
46

Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 ISSN: 2602-8425

El giro afectivo en los estudios sociales de la 
religión: sensibilidad, cuerpo y resistencia

The affective turn in the social studies of religion: 
sensibility, body, and resistance

Jorge Eliécer Martínez Posada1

https://orcid.org/0000-0003-4377-6872
jormartinez@unisalle.edu.co

jmartinezp2@gmail.com 

Resumen

El presente artículo examina el giro afectivo como acontecimiento epistemológi-
co en los estudios sociales y humanos, explorando su impacto en la comprensión 
contemporánea de la religión, la espiritualidad y la producción de subjetividad. 
Lejos de constituir una moda teórica, el giro afectivo reconfigura el pensamien-
to sobre el cuerpo, el poder y la sensibilidad, permitiendo leer lo religioso como 
campo de intensidades y de prácticas de gobierno del sentir. A partir de una 
lectura posestructuralista y situada en América Latina, se propone una articu-
lación entre las nociones de religión vivida, biopolítica y afectividad, mostrando 
cómo las experiencias religiosas y espirituales constituyen tecnologías afectivas 
de subjetivación y, a la vez, espacios de resistencia frente a la gubernamentalidad 
neoliberal. El análisis se desarrolla en clave filosófica y crítica, reconociendo la 
vida sensible como terreno político de disputa y de creación de lo común.

Palabras clave: giro afectivo, subjetividad, religión vivida, espiritualidad, 
biopolítica

1	 Posdoctor en Filosofía, Universidad de Cádiz; Estudios Postdoctorado en Ciencias Sociales 
CINDE- CLACSO; Doctor en Filosofía programa Historia de la Subjetividad. U. Barcelona; Doctor 
en Ciencias Sociales. Niñez y Juventud. CINDE-UM; Diploma de Estudios Avanzados (DEA) en 
Filosofía U. Barcelona; Magíster en Desarrollo Educativo y Social CINDE- UPN, Licenciado en 
Filosofía USB; Profesor Titular de la Universidad de la Salle.Docente investigador de la Universidad 
de la Salle, Bogotá Colombia. Pertenece al Grupo de Trabajo CLACSO “Territorialidades, espiritua-
lidades y cuerpos”.

Recibido: 5 de noviembre de 2025
Aprobado: 17 de enero de 2026
Publicado: 31 de enero de 2026

Martínez, J. (2026). El giro afectivo en los estudios sociales de la religión: sensibilidad, 
cuerpo y resistencia. Revista IURIS, 21(1), 46-57. https://doi.org/10.18537/iuris.21.01.03

https://orcid.org/0000-0003-4377-6872
mailto:jormartinez@unisalle.edu.co
mailto:jmartinezp2@gmail.com
https://doi.org/10.18537/iuris.21.01.03


47Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 
ISSN: 2602-8425

Jorge Eliécer Martínez Posada

Abstract

This article examines the affective turn as an epistemological event in the social 
and human sciences, exploring its impact on contemporary understandings of 
religion, spirituality, and the production of subjectivity. Far from being a passing 
theoretical fashion, the affective turn reconfigures thinking about the body, 
power, and sensibility, enabling the religious to be read as a field of intensities 
and as a set of practices for governing feeling. From a post-structuralist perspec-
tive situated in Latin America, the article proposes an articulation among the 
notions of lived religion, biopolitics, and affectivity, showing how religious and 
spiritual experiences function as affective technologies of subjectivation and, at 
the same time, as spaces of resistance to neoliberal governmentality. The analysis 
unfolds within a philosophical and critical framework, recognizing sensible life 
as a political terrain of dispute and of the creation of the common.

Keywords: affective turn, subjectivity, lived religion, spirituality, biopolitics

Introducción

El llamado giro afectivo ha transformado silenciosamente la arquitectura del 
pensamiento contemporáneo. Allí donde la modernidad había situado la razón 
como principio de orden y medida, el giro afectivo devuelve la atención a aquello 
que vibra, se conmueve y padece: la vida sensible. Este desplazamiento no se 
limita a una tendencia teórica, sino que expresa un cambio de régimen epistémi-
co en la forma de comprender la experiencia, el cuerpo y el poder.

Si las Ciencias Sociales tradicionales privilegiaron la explicación racional y 
el modelo representacional del conocimiento, el giro afectivo propone otro punto 
de partida: el afecto como potencia que antecede al pensamiento y lo condiciona. 
En esta nueva disposición, el sujeto ya no se define por la conciencia que tiene de 
sí, sino por su capacidad de afectar y ser afectado, es decir, por el modo en que la 
vida se deja atravesar por fuerzas, deseos y sensibilidades.

En los estudios sociales de la religión y la espiritualidad, esta inflexión 
adquiere una relevancia particular. La fe, la devoción y la práctica espiritual 
pueden entenderse no solo como sistemas simbólicos, sino como tecnologías 
afectivas que producen modos de existencia. La religión vivida, en su dimensión 
corporal y cotidiana, revela cómo los afectos sostienen el lazo social, reconfigu-
ran las identidades y organizan las economías morales del sentir.

Pensar la religión desde el afecto implica, por tanto, una lectura genealógica 
del poder sobre la sensibilidad. En las sociedades contemporáneas, la afectividad 
se ha vuelto un campo de gobierno: se gestionan los miedos, las esperanzas y las 
emociones colectivas. Sin embargo, allí donde el poder captura la vida sensible, 
surgen también intersticios de resistencia: espacios donde el cuerpo, la espiri-
tualidad y el afecto recuperan su fuerza creadora.



48

El giro afectivo en los estudios sociales de la religión:  sensibilidad, cuerpo y resistencia

Desde este horizonte, este trabajo articula una lectura posestructuralista del 
giro afectivo aplicada a los estudios sociales de la religión, mostrando cómo este 
enfoque permite repensar la subjetividad y la espiritualidad en clave política. El 
texto avanza en tres niveles: una genealogía conceptual del giro afectivo; una arti-
culación con la noción de religión vivida y espiritualidad encarnada; y una reflexión 
sobre la afectividad como espacio de resistencia y de creación de lo común.

Del sujeto racional al sujeto afectivo

El desplazamiento hacia el giro afectivo marca un cambio radical en el modo de 
comprender la subjetividad. Las ciencias humanas dejaron de concebir al sujeto 
como una entidad racional y autónoma para pensar la vida como un campo 
de intensidades. Desde mediados del siglo XX, han cuestionado el privilegio 
de la razón y de la representación en las ciencias humanas. En esta genealogía 
confluyen tres tradiciones que se rearticulan en el pensamiento contemporáneo: 
la ontología spinoziana de la potencia, la fenomenología del cuerpo y la crítica 
posestructuralista del sujeto.

En la Ética, Spinoza concibe el affectus como la variación del poder de actuar 
del cuerpo, una intensificación o disminución de su potencia. El afecto no es un 
sentimiento subjetivo, sino una modulación ontológica de la existencia. Deleuze 
(1981) retoma esta idea para afirmar que el afecto designa una fuerza preindividual, 
anterior a la forma y al significado, que constituye el plano mismo de la vida. 
Esta concepción rompe con la escisión moderna entre razón y pasión, y reubica 
la afectividad como condición de posibilidad del pensamiento.

En el siglo XX, la fenomenología de Merleau-Ponty y las lecturas deleuzia-
nas de Nietzsche consolidaron la comprensión del cuerpo como campo de expe-
riencia y no como objeto de conocimiento. Sobre este terreno emerge el trabajo 
de Brian Massumi (2015), quien define el afecto como una “intensidad autónoma” 
que excede la representación y la emoción. El afecto es, para él, una zona de inde-
terminación entre sensación y acción, donde la vida se prepara para devenir.

Sara Ahmed (2015) politiza esta dimensión al mostrar que las emociones 
“se pegan” a los cuerpos, orientándolos en el espacio social. Las emociones no 
son privadas: son prácticas de orientación colectiva que producen pertenencia y 
exclusión. Así, el afecto deviene un dispositivo de poder: un modo de organizar 
las relaciones entre los cuerpos y de definir lo que se considera vivible.

En esta misma línea, Judith Butler (2004) entiende la vulnerabilidad como 
condición constitutiva de la vida social. Los afectos no son simples respues-
tas emocionales, sino matrices de reconocimiento: determinan qué vidas son 
lloradas, amadas o temidas. La afectividad se vuelve, entonces, una categoría 
ética y política. En su exposición al otro, el cuerpo revela tanto su precariedad 
como su potencia.



49Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 
ISSN: 2602-8425

Jorge Eliécer Martínez Posada

Esta lectura encuentra afinidad con la crítica foucaultiana. Si Foucault había 
mostrado que la biopolítica regula la vida a través de la producción de saberes 
sobre el cuerpo, el giro afectivo permite comprender cómo el poder penetra en 
la sensibilidad misma. En la racionalidad neoliberal, los afectos se administran 
—felicidad, entusiasmo, empatía— como capital emocional. Pero, como señala 
Foucault (1984), allí donde hay poder hay posibilidad de resistencia: la vida, aun 
gobernada, conserva su capacidad de afectarse y reinventarse.

El pensamiento latinoamericano ha dado un matiz singular a esta conste-
lación. Oliva López Sánchez (2024) propone pensar la vida sensible como núcleo 
de lo social: “teorizar lo sensible —dice— es disputar el monopolio de la razón 
moderna” (p. 270). Adrián Scribano (2019), desde su sociología de los cuerpos y las 
emociones, entiende los afectos como territorio de conflicto, donde la dominación 
y la esperanza se entrecruzan. Por su parte, Pablo Andrés Álvarez Cabello (2023) 
aplica directamente el giro afectivo al estudio del islam chileno, mostrando cómo 
las emociones constituyen un sistema ético incorporado en el cuerpo creyente.

Estos aportes consolidan la hipótesis central del artículo: que la subjetivi-
dad contemporánea —religiosa, espiritual o laica— se produce en un entramado 
afectivo que es simultáneamente político y sensible. El giro afectivo, al restituir 
la densidad ontológica de los afectos, permite comprender que la vida no solo 
piensa: también siente, y en ese sentir se gobierna y se emancipa.

Religión vivida y espiritualidad: tramas afectivas de la experiencia

Desde una lectura foucaultiana, la religión puede comprenderse en una doble 
clave: como dispositivo de gobierno y como archivo de saberes sobre el alma y la 
vida. Por un lado, constituye una maquinaria histórica de producción de subjeti-
vidad, articulada a lo que Foucault denominó poder pastoral: una racionalidad que 
guía, vigila y confiesa, orientando a los individuos hacia la salvación mediante 
la obediencia y la autoobservación. En esa dimensión, la religión participa de 
las tecnologías de control que administran los cuerpos, los afectos y los modos 
de verdad. Pero, al mismo tiempo, en su dimensión genealógica, la religión 
conserva un archivo heterogéneo de prácticas, discursos y experiencias en los 
que se inscriben formas de cuidado, hospitalidad y resistencia.

Esta ambivalencia —entre sujeción y posibilidad— es la que permite leerla 
como un campo estratégico de la biopolítica: un espacio donde el poder se ejerce 
sobre la vida, pero donde la vida también se escapa, se reinventa y se resiste.

La espiritualidad, desde Foucault, no designa un estado interior o una 
creencia trascendente, sino un proceso de transformación ética y ontológica 
del sujeto. En La hermenéutica del sujeto, afirma que “la espiritualidad postula que 
la verdad jamás se da al sujeto por un simple acto de conocimiento; exige una 
conversión de sí” (Foucault, 1984, p. 31). Esta frase define un desplazamiento 
decisivo: la verdad no se alcanza mediante la razón, sino a través de una práctica 
que involucra el cuerpo, el pensamiento y el deseo.



50

El giro afectivo en los estudios sociales de la religión:  sensibilidad, cuerpo y resistencia

Lo espiritual, en esta clave, es una tecnología del yo que permite “una cierta 
forma de relación de uno consigo mismo por la cual el individuo se constituye y 
se reconoce como sujeto” (Foucault, 1990, p. 48). Así, la espiritualidad se convierte 
en un ejercicio permanente de subjetivación, donde conocer implica transfor-
marse. En El coraje de la verdad, Foucault amplía esta perspectiva al señalar que 
“no hay acceso a la verdad sin una prueba de sí mismo, sin un trabajo de sí sobre 
sí” (Foucault, 2009, p. 15). La espiritualidad, entonces, se configura como un 
campo ético y político en el que el sujeto pone en juego su libertad.

Cuando se asume como práctica crítica, deja de reproducir la obediencia 
pastoral y se convierte en una forma de resistencia: una estética de la existen-
cia que cuestiona las tecnologías de control contemporáneo. En esta lectura, la 
espiritualidad no es la huella de una interioridad metafísica, sino una práctica de 
desujeción. Como sostiene Foucault (1984), “la espiritualidad es el movimiento 
por el cual el sujeto opera en sí mismo las transformaciones necesarias para tener 
acceso a la verdad” (p. 32). En ese gesto —entre el cuidado de sí y la insumisión 
frente a las normas— se juega su potencia política: una forma de libertad que no 
se proclama, sino que se ejerce.

Ahora bien, la religión y la espiritualidad, cuando se piensan desde el giro 
afectivo, dejan de ser sistemas de creencias o aparatos institucionales y se revelan 
como configuraciones sensibles de la vida. Lo religioso se inscribe en los cuerpos, 
en las intensidades, en las prácticas cotidianas que permiten habitar el mundo. 
En lugar de representar lo sagrado, la religión lo produce y lo experimenta en una 
economía del sentir: una red de afectos, gestos y materialidades.

Esta perspectiva encuentra su base en la noción de religión vivida (lived 
religion), surgida en los estudios culturales y de la religión de finales del siglo XX. 
Robert Orsi (2002) propuso atender a “la religión tal como se vive y se siente”, en 
los espacios cotidianos donde los cuerpos oran, trabajan o padecen. Su propues-
ta cuestiona la dicotomía entre fe interior e institución externa, desplazando la 
mirada hacia la experiencia encarnada de lo sagrado.

Meredith McGuire (2008), en Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life, 
desarrolla esta intuición y muestra que la religiosidad cotidiana es un entramado 
de prácticas corporales, afectivas y narrativas. La oración, la música o el cuidado 
se entienden como actos de encarnación del sentido: movimientos del cuerpo que 
producen significación a través del afecto.

Nancy Ammerman (2016) y Manuel Vásquez (2011) ampliaron este hori-
zonte desde enfoques materialistas y fenomenológicos. Vásquez, en More than 
Belief, propone que la religión es un ensamblaje material de cuerpos, objetos y 
emociones, una ecología del sentir donde se cruzan lo simbólico, lo corporal y lo 
tecnológico. En esta clave, la religión vivida no puede comprenderse sin atender 
a la densidad afectiva de los gestos, a la energía que circula entre las cosas, los 
lugares y las personas.



51Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 
ISSN: 2602-8425

Jorge Eliécer Martínez Posada

Este desplazamiento hacia la vida sensible confluye con la expansión 
contemporánea de la espiritualidad como experiencia más allá de las institucio-
nes religiosas. Autoras como Ann Taves (2009) y Courtney Bender (2012) han 
mostrado que la espiritualidad contemporánea no designa simplemente una 
privatización de la religión, sino una forma de politización del sentir: un proceso 
mediante el cual los sujetos buscan rehacer sus afectos y sus vínculos en contex-
tos de desafección social. La espiritualidad es, así, un laboratorio afectivo en el 
que los individuos reconfiguran sus modos de existir, de cuidar y de experimen-
tar la trascendencia.

En este punto, el giro afectivo ilumina una dimensión hasta ahora poco 
explorada: tanto la religión como la espiritualidad son dispositivos de producción 
de afectos. Lejos de ser expresiones de interioridad, son tecnologías que orga-
nizan la sensibilidad, orientan los cuerpos y definen qué se considera emoción 
legítima o experiencia verdadera. El creer y el sentir se entrelazan como prácticas 
de subjetivación: el sujeto deviene creyente, no porque crea, sino porque siente 
de cierta manera, porque su cuerpo es educado para responder al mundo con 
determinadas intensidades.

Recepción y desplazamientos latinoamericanos de la religión vivida

En América Latina, la categoría de religión vivida ha encontrado un terreno fértil 
y ha adquirido un matiz propio: se ha traducido en una lectura situada de las 
economías afectivas de lo religioso. Renée de la Torre (2021) señala que la reli-
giosidad popular constituye un “espacio de experiencia que anuda emoción, 
memoria y cuerpo”, donde las fronteras entre lo institucional y lo cotidiano se 
desdibujan. La religiosidad, antes considerada subalterna, se revela como un 
saber sensible que disputa la hegemonía del discurso teológico y académico.

Pablo Semán (2021) y Nicolás Viotti (2017) han estudiado la religión y las 
espiritualidades urbanas latinoamericanas, mostrando que las prácticas devo-
cionales, los grupos de sanación y las búsquedas terapéuticas contemporáneas 
funcionan como tecnologías de autenticidad. En ellas, la emoción es el criterio 
de verdad: la fe se valida por lo que se siente, no por lo que se confiesa. Este 
desplazamiento del creer al sentir reconfigura la autoridad religiosa y redefine el 
vínculo entre sujeto y trascendencia.

Gustavo Morello (2022) describe este fenómeno como una modernidad encan-
tada: un escenario donde la secularización no extingue lo religioso, sino que 
lo redistribuye en formas sensibles de experiencia. La religión persiste en el 
cuidado, en la memoria, en el gesto solidario, en la estética de lo cotidiano. Lo 
sagrado se vuelve inmanente a la vida y a su vulnerabilidad.

A su vez, Adrián Scribano (2019) interpreta estas transformaciones desde la 
sociología de los cuerpos y las emociones. Su propuesta permite pensar la religiosidad 
como un espacio de pedagogías del sentir, donde la dominación y la esperanza 



52

El giro afectivo en los estudios sociales de la religión:  sensibilidad, cuerpo y resistencia

coexisten. En sus términos, el afecto no es solo un síntoma de la estructura social, 
sino un campo de lucha por la sensibilidad.

Oliva López Sánchez (2024) profundiza en esta idea al afirmar que la vida 
sensible es “el lugar donde se produce el saber de lo social” (p. 268). Su lectura 
decolonial del giro afectivo resitúa el cuerpo como archivo histórico y político. 
Así, las prácticas religiosas latinoamericanas no solo expresan la fe: reconstruyen 
una epistemología corporal que desafía los dualismos entre razón y emoción, 
entre pensamiento y sentir.

Un aporte empírico clave es el de Pablo Andrés Álvarez Cabello (2023), quien 
en su estudio sobre comunidades musulmanas en Chile demuestra cómo las 
emociones islámicas operan como normas éticas corporales. El afecto, lejos de ser 
una interioridad, es una forma de saber que orienta la conducta y la vida común. 
Este tipo de investigaciones abre un diálogo entre el giro afectivo y los estudios 
de religión comparada en América Latina, evidenciando que las emociones reli-
giosas son también prácticas políticas del cuerpo.

Por otra parte, desde la perspectiva latinoamericana, los estudios sociales de 
la religión desarrollados en la Universidad de La Salle han contribuido a consoli-
dar un campo epistemológico que articula la experiencia religiosa con la forma-
ción humana y la producción de subjetividad. Como señalan Reyes-Sánchez et. 
al. (2023), este campo “se configura como una apuesta formativa que trasciende 
la mirada institucional de lo religioso para comprender las tramas de sentido en 
las que se produce la vida” (p. 13). En esa línea, la noción de religión vivida no 
solo orienta la investigación empírica, sino que también ha inspirado la creación 
de maestrías y doctorados donde se estudian las espiritualidades, los afectos y 
las prácticas cotidianas como modos de subjetivación y de vínculo social. Este 
desarrollo académico permite reconocer que la experiencia religiosa, lejos de ser 
un objeto estático, es un proceso vivo que se reinventa en los espacios educativos, 
comunitarios y de investigación crítica.

En conjunto, estas perspectivas revelan que la religión vivida y las espiritua-
lidades latinoamericanas no son residuos arcaicos ni meros refugios subjetivos, 
sino espacios de reconfiguración de la sensibilidad contemporánea. Allí donde 
el neoliberalismo intenta gobernar la emoción —promoviendo la positividad, la 
autoayuda o el bienestar individual—, la experiencia espiritual puede devenir 
una contra-pedagogía del sentir, una reapropiación de la afectividad como 
fuerza común.

La religión vivida, pensada desde el giro afectivo, no describe una práctica 
privada ni un fenómeno devocional: designa la dimensión política de la vida 
sensible. En los cuerpos que oran, bailan, lloran o sanan, se juega la posibilidad 
de una nueva forma de comunidad, fundada no en la identidad ni en la doctrina, 
sino en el compartir de la afectación.



53Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 
ISSN: 2602-8425

Jorge Eliécer Martínez Posada

Afectos, biopolítica y producción de subjetividad

Pensar los afectos desde la biopolítica supone reconocer que la vida sensible ha 
sido incorporada al campo de gobierno. Si la modernidad había subordinado la 
emoción a la razón, las sociedades neoliberales la convierten en objeto de gestión 
y en materia de poder. No se trata ya de reprimir los afectos, sino de adminis-
trarlos: de producir sujetos emocionalmente autorregulados, optimistas, “resi-
lientes”, capaces de sostener el imperativo de bienestar que el capitalismo tardío 
prescribe.

Michel Foucault (2009) describe este proceso como la emergencia de una 
gubernamentalidad biopolítica, en la cual el poder no se ejerce desde la prohi-
bición, sino desde la incitación y la regulación de la vida. El sujeto es convocado 
a autogobernarse en nombre de la salud, la productividad o la felicidad. En este 
marco, los afectos se vuelven tecnologías de subjetivación: modos de interiorizar 
el control bajo la forma del deseo.

Nikolas Rose (2007) nombra esta transformación como “gubernamentali-
dad somática”, donde el cuerpo y la emoción son zonas estratégicas del gobierno 
neoliberal. El sujeto es producido como empresario de sí: responsable de su equi-
librio afectivo y de su gestión emocional. La sensibilidad deja de ser un espacio 
privado y se convierte en terreno de cálculo. Los afectos, entonces, no son lo que 
escapa al poder, sino uno de sus lenguajes privilegiados.

Sin embargo, esta captura de la vida sensible no agota su potencia. Siguien-
do a Foucault, allí donde el poder se ejerce, la resistencia también se despliega. 
La afectividad puede ser modulada, pero no completamente domesticada. En su 
dimensión relacional, el afecto guarda siempre una fuerza excedente, una posibi-
lidad de desviación y de recomposición. Es en ese exceso donde el giro afectivo 
encuentra su potencia crítica: en mostrar que el sentir puede ser también una 
forma de insubordinación.

Judith Butler (2004) introduce la noción de vulnerabilidad como condición 
política. Los afectos —el duelo, la tristeza, la empatía— revelan la exposición del 
cuerpo al otro. En esa exposición se juega la dimensión ética de la vida: lo que 
puede ser reconocido y lo que permanece invisible. El poder define qué vidas son 
lloradas, amadas o protegidas, pero en la experiencia de la pérdida o del dolor 
compartido emerge una política del cuidado y del reconocimiento que desafía 
las normas de inteligibilidad. El cuerpo que siente deviene, así, un cuerpo que 
piensa desde su herida.

Roberto Esposito (2005) amplía esta reflexión desde su lectura de la biopo-
lítica como tensión entre inmunidad y comunidad. En el intento por proteger la 
vida, las sociedades modernas generan mecanismos inmunitarios que separan 
y aíslan. La afectividad, en cambio, restituye el contacto: es lo que interrumpe la 
lógica de la separación. Sentir es exponerse, abrirse, dejar entrar al otro. Desde 
esta perspectiva, la comunidad no se funda en la identidad, sino en la interde-
pendencia de las afecciones.



54

El giro afectivo en los estudios sociales de la religión:  sensibilidad, cuerpo y resistencia

Rosi Braidotti (2013) traduce este pensamiento en una ontología afirmativa. 
Frente al control biopolítico de la vida, propone una ética de la potencia afectiva: los 
cuerpos no como objetos de regulación, sino como fuerzas en devenir. El afecto 
no es mera pasividad; es el dinamismo mismo de lo vivo. En esta clave, la espiri-
tualidad y la religión vivida pueden ser comprendidas como espacios de reapro-
piación de la afectividad, donde se ensayan otras modulaciones del deseo y de la 
alegría que no responden al mandato neoliberal del rendimiento.

Los estudios latinoamericanos de la sensibilidad —como los de Adrián 
Scribano (2019) u Oliva López Sánchez (2024)— profundizan este horizonte al 
mostrar que el capitalismo no sólo explota la fuerza de trabajo, sino también la 
fuerza del sentir. López Sánchez subraya que “la vida sensible es el lugar donde 
se disputa la politicidad del cuerpo” (p. 276). Por eso, la resistencia no se juega 
únicamente en el nivel del discurso o de la acción racional, sino en la reconfigura-
ción de la sensibilidad colectiva: en la posibilidad de sentir de otro modo.

La biopolítica, entonces, no solo gobierna la vida biológica, sino la vida 
afectiva, pero ese mismo territorio se convierte en el laboratorio de nuevas subje-
tividades. En los rituales religiosos, en las prácticas espirituales urbanas, en los 
gestos de solidaridad o en las redes de acompañamiento, el afecto se despliega 
como una forma de vida que desborda su captura. El sentir no es solo gobernado: 
también crea.

En este sentido, los afectos operan como contradispositivos. Allí donde 
el neoliberalismo impone la obligación de felicidad o la economía del miedo, 
surgen formas de comunión, ternura y vulnerabilidad compartida que reescri-
ben las gramáticas del poder. No se trata de una utopía emocional, sino de una 
micropolítica del cuerpo, de una práctica de reapropiación del sentir.

El giro afectivo, al ser leído desde la biopolítica, muestra que la subjetividad 
contemporánea no puede entenderse sin considerar el régimen emocional que 
la produce, al mismo tiempo, revela que ese régimen no es total: los cuerpos se 
escapan, se reconfiguran, se reinventan en gestos mínimos, en prácticas devo-
cionales, en espiritualidades híbridas que restituyen a la sensibilidad su dimen-
sión crítica.

De este modo, la afectividad se revela como el lugar de cruce entre poder y 
libertad, entre gobierno y creación. En cada emoción —en el miedo, el duelo, la 
esperanza, la compasión— se inscribe una política del cuerpo. Y en esa política se 
juega la posibilidad de una subjetividad distinta, capaz de pensar, creer y vivir a 
partir de la experiencia común de la afección.

Espiritualidad, cuerpo y resistencia

La espiritualidad, vista desde el giro afectivo, es una política del cuerpo. No se 
trata de una interioridad separada del mundo, sino de una práctica de sensi-
bilidad que rehace los vínculos entre sí mismo, los otros y lo viviente. Las 



55Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 
ISSN: 2602-8425

Jorge Eliécer Martínez Posada

espiritualidades populares, las devociones urbanas o las búsquedas terapéuticas 
comparten una misma gramática: convertir el afecto en fuerza de relación.

En este sentido, las prácticas espirituales son tecnologías de sí, como las 
definió Foucault, pero actualizadas en clave afectiva. No disciplinan al sujeto: lo 
exponen. En la oración colectiva, en la danza ritual, en el silencio meditativo, el 
cuerpo se entrega al contacto con lo que no puede poseer. Ese abandono momen-
táneo de la identidad abre un espacio de libertad, un pliegue dentro de la gober-
nabilidad emocional del presente.

Agamben (2005) llama profanar a devolver al uso común aquello que ha sido 
separado como sagrado o utilitario. Las espiritualidades latinoamericanas, en 
este sentido, profanan: devuelven al mundo su tacto. Al rezar en la calle, al cantar 
en medio de la ciudad, al llorar juntos, los cuerpos restituyen lo común como 
experiencia sensible.

Renée de la Torre (2021) ha mostrado que la religiosidad popular produce 
comunidad a través del afecto. No se trata de creer lo mismo, sino de sentir 
juntos. En esa comunalidad del sentir se juega la resistencia más profunda 
frente al aislamiento neoliberal. Scribano (2019) lo llama una “pedagogía de los 
afectos”: un aprendizaje de la esperanza que nace del contacto, del compartir la 
vulnerabilidad.

La espiritualidad, así entendida, no busca escapar del mundo sino rein-
ventarlo. Es un modo de cuidar el cuerpo frente a su captura, de reconfigurar la 
sensibilidad frente al mandato de eficiencia. Cada gesto espiritual —una vela, 
una palabra, una canción— es un acto de resistencia estética y política: una 
forma de decir que la vida sigue siendo capaz de conmoverse.

A modo de conclusiones: ontología crítica del presente y vida sensible

El giro afectivo, leído desde los estudios sociales de la religión, invita a repensar 
la subjetividad contemporánea desde la vulnerabilidad y el sentir. Lo que está 
en juego no es una mera emoción, sino la estructura misma de lo político. Si el 
poder gobierna a través de la sensibilidad, entonces resistir implica reapropiarla, 
reinventarla, volverla común.

Foucault definió la crítica como una ontología del presente: el arte de pregun-
tarse quiénes somos hoy. Desde esa pregunta, el giro afectivo se vuelve un instru-
mento para pensar el presente como régimen de afectos. Pero también revela que 
en la superficie del cuerpo y en los gestos espirituales anida la posibilidad de otra 
historia: una historia sensible, donde la vida se piensa a través de su capacidad 
de sentir.

Las religiones vividas y las espiritualidades latinoamericanas muestran que 
el cuerpo aún puede ser lugar de comunión, y que la fe, antes que un dogma, es 
una manera de vibrar en el mundo. Allí donde la gubernamentalidad neoliberal 
convierte la emoción en rendimiento, el afecto recupera su potencia subversiva: 
la capacidad de vincular, de cuidar, de conmover.



56

El giro afectivo en los estudios sociales de la religión:  sensibilidad, cuerpo y resistencia

Pensar la religión desde el afecto, entonces, no es añadir una dimensión 
emocional al análisis, sino reconocer que lo político, lo espiritual y lo ético 
comparten una misma materia: la vida sensible. En esa materia se decide quiénes 
somos y qué podemos llegar a ser. Sentir, en este contexto, es un modo de pensa-
miento. Y en ese pensamiento encarnado —hecho de tacto, memoria y resisten-
cia— persiste la posibilidad de una vida más vivible, más común y más libre.

Referencias 

Álvarez Cabello, P. A. (2023). Islam y ética: El giro afectivo como clave de interpretación 
de la vida cotidiana de los musulmanes en Chile. Universidad Diego Portales.

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones. UNAM–
Centro de Investigaciones y Estudios de Género. 
https://www.puees.unam.mx/curso2021/materiales/Sesion14/
Ahmed2015_LaPoliticaCulturalDeLasEmociones.pdf

Ammerman, N. T. (2016). Lived religion as an emerging field: An assessment of its 
contours and frontiers. Nordic Journal of Religion and Society, 29(2), 83–99.

Agamben, G. (2005). Profanaciones. Adriana Hidalgo Editora.
Bender, C. (2012). The new metaphysicals: Spirituality and the American religious imag-

ination. University of Chicago Press.
Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Polity Press.
Butler, J. (2004). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia. Paidós.
De la Torre, R. (2021). Religiosidades en movimiento. CIESAS.
Deleuze, G. (1981). Spinoza: Filosofía práctica. Pre-Textos.
Esposito, R. (2005). Inmunitas: Protección y negación de la vida. Amorrortu.
Foucault, M. (1984). La hermenéutica del sujeto. Fondo de Cultura Económica.
Foucault, M. (1990). Tecnologías del yo y otros textos afines. Paidós.
Foucault, M. (2009). El coraje de la verdad: El gobierno de sí y de los otros II (Curso en el 

Collège de France, 1983-1984). Fondo de Cultura Económica.
Foucault, M. (2009b). El nacimiento de la biopolítica (Curso en el Collège de France, 

1978-1979).  Fondo de Cultura Económica.
López Sánchez, O. (2024). La vida sensible y el saber de lo social. Universidad Nacional 

Autónoma de México.
Massumi, B. (2015). Politics of Affect. Polity Press.
McGuire, M. (2008). Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford 

University Press.
Morello, G. (2022). Religion from below: Lived religion in Latin America. Oxford 

University Press.
Orsi, R. (2002). Everyday Miracles: The Study of Lived Religion. Princeton University 

Press.

https://www.puees.unam.mx/curso2021/materiales/Sesion14/Ahmed2015_LaPoliticaCulturalDeLasEmociones.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.puees.unam.mx/curso2021/materiales/Sesion14/Ahmed2015_LaPoliticaCulturalDeLasEmociones.pdf?utm_source=chatgpt.com


57Revista IURIS, No. 21.1 , 2026 
ISSN: 2602-8425

Jorge Eliécer Martínez Posada

Reyes-Sánchez, G. M., Martínez-Posada, J. E., & Jiménez-Hurtado, J. L. (2023). El 
campo de los estudios sociales de la religión: Una apuesta en la formación 
humana. Revista de la Universidad de La Salle, 1(91), 11–24. https://doi.
org/10.19052/ruls.vol1.iss91

Rose, N. (2007). The politics of life itself: Biomedicine, power, and subjectivity in the twen-
ty-first century. Princeton University Press.

Taves, A. (2009). Religious experience reconsidered: A building-block approach to the 
study of religion and other special things. Princeton University Press.

Scribano, A. (2019). Sociología de los cuerpos y las emociones. CLACSO.
Semán, P. (2021). Vivir la fe: Entre el catolicismo y el pentecostalismo. Siglo XXI 

Editores.
Vásquez, M. A. (2011). More Than Belief: A Materialist Theory of Religion. Oxford 

University Press.
Viotti, N. (2017). La espiritualidad en la era del bienestar: El fenómeno New Age en la 

Argentina contemporánea. Biblos.

https://doi.org/10.19052/ruls.vol1.iss91
https://doi.org/10.19052/ruls.vol1.iss91

