Revista IURIS, No. 21.1, 2026 ISSN: 2602-8425

El giro afectivo en los estudios sociales de la
religion: sensibilidad, cuerpo y resistencia

The affective turn in the social studies of religion:
sensibility, body, and resistance

Recibido: 5 de noviembre de 2025
Aprobado: 17 de enero de 2026
Publicado: 31 de enero de 2026

Jorge Eliécer Martinez Posada’
https://orcid.org/0000-0003-4377-6872
jormartinez@unisalle.edu.co
jmartinezp2@gmail.com

Resumen

El presente articulo examina el giro afectivo como acontecimiento epistemoldgi-
co en los estudios sociales y humanos, explorando su impacto en la comprensién
contemporanea de la religién, la espiritualidad y la produccién de subjetividad.
Lejos de constituir una moda tedrica, el giro afectivo reconfigura el pensamien-
to sobre el cuerpo, el poder y la sensibilidad, permitiendo leer lo religioso como
campo de intensidades y de pricticas de gobierno del sentir. A partir de una
lectura posestructuralista y situada en América Latina, se propone una articu-
lacién entre las nociones de religién vivida, biopolitica y afectividad, mostrando
cémo las experiencias religiosas y espirituales constituyen tecnologias afectivas
de subjetivaciény, alavez, espacios de resistencia frente a la gubernamentalidad
neoliberal. El andlisis se desarrolla en clave filoséfica y critica, reconociendo la
vida sensible como terreno politico de disputa y de creacién de lo comun.

Palabras clave: giro afectivo, subjetividad, religién vivida, espiritualidad,
biopolitica

1 Posdoctor en Filosofia, Universidad de Cadiz; Estudios Postdoctorado en Ciencias Sociales
CINDE- CLACSO; Doctor en Filosofia programa Historia de la Subjetividad. U. Barcelona; Doctor
en Ciencias Sociales. Nifiez y Juventud. CINDE-UM; Diploma de Estudios Avanzados (DEA) en
Filosofia U. Barcelona; Magister en Desarrollo Educativo y Social CINDE- UPN, Licenciado en
Filosofia USB; Profesor Titular de la Universidad de la Salle.Docente investigador de la Universidad
dela Salle, Bogotd Colombia. Pertenece al Grupo de Trabajo CLACSO “Territorialidades, espiritua-
lidades y cuerpos”.

46 Martinez, ). (2026). El giro afectivo en los estudios sociales de la religidn: sensibilidad, ®®@
cuerpoy resistencia. Revista IURIS, 21(1), 46-57. https://doi.org/10.18537/iuris.21.01.03 @
BY NC SA


https://orcid.org/0000-0003-4377-6872
mailto:jormartinez@unisalle.edu.co
mailto:jmartinezp2@gmail.com
https://doi.org/10.18537/iuris.21.01.03

Jorge Eliécer Martinez Posada

Abstract

This article examines the affective turn as an epistemological event in the social
and human sciences, exploring its impact on contemporary understandings of
religion, spirituality, and the production of subjectivity. Far from being a passing
theoretical fashion, the affective turn reconfigures thinking about the body,
power, and sensibility, enabling the religious to be read as a field of intensities
and as a set of practices for governing feeling. From a post-structuralist perspec-
tive situated in Latin America, the article proposes an articulation among the
notions of lived religion, biopolitics, and affectivity, showing how religious and
spiritual experiences function as affective technologies of subjectivation and, at
the same time, as spaces of resistance to neoliberal governmentality. The analysis
unfolds within a philosophical and critical framework, recognizing sensible life
as a political terrain of dispute and of the creation of the common.

Keywords: affective turn, subjectivity, lived religion, spirituality, biopolitics

Introduccion

El llamado giro afectivo ha transformado silenciosamente la arquitectura del
pensamiento contemporaneo. Alli donde la modernidad habia situado la razén
como principio de orden y medida, el giro afectivo devuelve la atencidn a aquello
que vibra, se conmueve y padece: la vida sensible. Este desplazamiento no se
limita a una tendencia tedrica, sino que expresa un cambio de régimen epistémi-
co en la forma de comprender la experiencia, el cuerpo y el poder.

Si las Ciencias Sociales tradicionales privilegiaron la explicacién racional y
el modelo representacional del conocimiento, el giro afectivo propone otro punto
de partida: el afecto como potencia que antecede al pensamiento y lo condiciona.
En esta nueva disposicién, el sujeto ya no se define por la conciencia que tiene de
si, sino por su capacidad de afectar y ser afectado, es decir, por el modo en que la
vida se deja atravesar por fuerzas, deseos y sensibilidades.

En los estudios sociales de la religién y la espiritualidad, esta inflexién
adquiere una relevancia particular. La fe, la devocién y la prictica espiritual
pueden entenderse no solo como sistemas simbdlicos, sino como tecnologias
afectivas que producen modos de existencia. La religién vivida, en su dimensién
corporal y cotidiana, revela cémo los afectos sostienen el lazo social, reconfigu-
ran las identidades y organizan las economias morales del sentir.

Pensar la religién desde el afecto implica, por tanto, una lectura genealdgica
del poder sobre la sensibilidad. En las sociedades contemporaneas, la afectividad
se ha vuelto un campo de gobierno: se gestionan los miedos, las esperanzas y las
emociones colectivas. Sin embargo, alli donde el poder captura la vida sensible,
surgen también intersticios de resistencia: espacios donde el cuerpo, la espiri-
tualidad y el afecto recuperan su fuerza creadora.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 47
ISSN: 2602-8425



El giro afectivo en los estudios sociales de la religion: sensibilidad, cuerpoy resistencia

Desde este horizonte, este trabajo articula una lectura posestructuralista del
giro afectivo aplicada a los estudios sociales de la religién, mostrando cémo este
enfoque permite repensar la subjetividad y la espiritualidad en clave politica. EI
texto avanza en tres niveles: una genealogia conceptual del giro afectivo; una arti-
culacién con la nocién de religién vivida y espiritualidad encarnada; y una reflexién
sobre la afectividad como espacio de resistencia y de creacién de lo comdn.

Del sujeto racional al sujeto afectivo

El desplazamiento hacia el giro afectivo marca un cambio radical en el modo de
comprender la subjetividad. Las ciencias humanas dejaron de concebir al sujeto
como una entidad racional y auténoma para pensar la vida como un campo
de intensidades. Desde mediados del siglo XX, han cuestionado el privilegio
de la razén y de la representacion en las ciencias humanas. En esta genealogia
confluyen tres tradiciones que se rearticulan en el pensamiento contemporaneo:
la ontologia spinoziana de la potencia, la fenomenologia del cuerpo y la critica
posestructuralista del sujeto.

En la Efica, Spinoza concibe el affectus como la variacién del poder de actuar
del cuerpo, una intensificacién o disminucién de su potencia. El afecto no es un
sentimiento subjetivo, sino una modulacién ontolégica de la existencia. Deleuze
(1981) retoma esta idea para afirmar que el afecto designa una fuerza preindividual,
anterior a la forma y al significado, que constituye el plano mismo de la vida.
Esta concepcién rompe con la escisiéon moderna entre razén y pasion, y reubica
la afectividad como condicién de posibilidad del pensamiento.

En el siglo XX, la fenomenologia de Merleau-Ponty y las lecturas deleuzia-
nas de Nietzsche consolidaron la comprensién del cuerpo como campo de expe-
riencia y no como objeto de conocimiento. Sobre este terreno emerge el trabajo
de Brian Massumi (2015), quien define el afecto como una “intensidad auténoma”
que excede la representacién y la emocién. El afecto es, para él, una zona de inde-
terminacién entre sensacién y accién, donde la vida se prepara para devenir.

Sara Ahmed (2015) politiza esta dimensién al mostrar que las emociones
“se pegan” a los cuerpos, orientandolos en el espacio social. Las emociones no
son privadas: son pricticas de orientacién colectiva que producen pertenencia y
exclusion. Asi, el afecto deviene un dispositivo de poder: un modo de organizar
las relaciones entre los cuerpos y de definir lo que se considera vivible.

En esta misma linea, Judith Butler (2004) entiende la vulnerabilidad como
condicién constitutiva de la vida social. Los afectos no son simples respues-
tas emocionales, sino matrices de reconocimiento: determinan qué vidas son
lloradas, amadas o temidas. La afectividad se vuelve, entonces, una categoria
ética y politica. En su exposicién al otro, el cuerpo revela tanto su precariedad
como su potencia.

48



Jorge Eliécer Martinez Posada

Estalectura encuentra afinidad con la critica foucaultiana. Si Foucault habia
mostrado que la biopolitica regula la vida a través de la produccién de saberes
sobre el cuerpo, el giro afectivo permite comprender c6mo el poder penetra en
la sensibilidad misma. En la racionalidad neoliberal, los afectos se administran
—felicidad, entusiasmo, empatia— como capital emocional. Pero, como sefiala
Foucault (1984), alli donde hay poder hay posibilidad de resistencia: la vida, aun
gobernada, conserva su capacidad de afectarse y reinventarse.

El pensamiento latinoamericano ha dado un matiz singular a esta conste-
lacién. Oliva Lopez Sanchez (2024) propone pensar la vida sensible como niicleo
de lo social: “teorizar lo sensible —dice— es disputar el monopolio de la razén
moderna” (p. 270). Adridn Scribano (2019), desde su sociologia de los cuerpos y las
emociones, entiende los afectos como territorio de conflicto, donde la dominacién
y la esperanza se entrecruzan. Por su parte, Pablo Andrés Alvarez Cabello (202:3)
aplica directamente el giro afectivo al estudio del islam chileno, mostrando cémo
las emociones constituyen un sistema ético incorporado en el cuerpo creyente.

Estos aportes consolidan la hipétesis central del articulo: que la subjetivi-
dad contempordnea —religiosa, espiritual o laica— se produce en un entramado
afectivo que es simultineamente politico y sensible. El giro afectivo, al restituir
la densidad ontolégica de los afectos, permite comprender que la vida no solo
piensa: también siente, y en ese sentir se gobierna y se emancipa.

Religién vivida y espiritualidad: tramas afectivas de la experiencia

Desde una lectura foucaultiana, la religién puede comprenderse en una doble
clave: como dispositivo de gobierno y como archivo de saberes sobre el alma y la
vida. Por un lado, constituye una maquinaria histdrica de produccién de subjeti-
vidad, articulada a lo que Foucault denomind poder pastoral: una racionalidad que
guia, vigila y confiesa, orientando a los individuos hacia la salvacién mediante
la obediencia y la autoobservacién. En esa dimensién, la religién participa de
las tecnologias de control que administran los cuerpos, los afectos y los modos
de verdad. Pero, al mismo tiempo, en su dimensién genealdgica, la religién
conserva un archivo heterogéneo de practicas, discursos y experiencias en los
que se inscriben formas de cuidado, hospitalidad y resistencia.

Esta ambivalencia —entre sujecién y posibilidad— es la que permite leerla
como un campo estratégico de la biopolitica: un espacio donde el poder se ejerce
sobre la vida, pero donde la vida también se escapa, se reinventa y se resiste.

La espiritualidad, desde Foucault, no designa un estado interior o una
creencia trascendente, sino un proceso de transformacién ética y ontoldgica
del sujeto. En La hermenéutica del sujeto, afirma que “la espiritualidad postula que
la verdad jamas se da al sujeto por un simple acto de conocimiento; exige una
conversién de si” (Foucault, 1984, p. 31). Esta frase define un desplazamiento
decisivo: la verdad no se alcanza mediante la razén, sino a través de una prictica
que involucra el cuerpo, el pensamiento y el deseo.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 49
ISSN: 2602-8425



El giro afectivo en los estudios sociales de la religion: sensibilidad, cuerpoy resistencia

Lo espiritual, en esta clave, es una tecnologia del yo que permite “una cierta
forma de relacién de uno consigo mismo por la cual el individuo se constituye y
se reconoce como sujeto” (Foucault, 1990, p. 48). Asi, la espiritualidad se convierte
en un ejercicio permanente de subjetivacion, donde conocer implica transfor-
marse. En El coraje de la verdad, Foucault amplia esta perspectiva al sefialar que
“no hay acceso a la verdad sin una prueba de si mismo, sin un trabajo de si sobre
si” (Foucault, 2009, p. 15). La espiritualidad, entonces, se configura como un
campo ético y politico en el que el sujeto pone en juego su libertad.

Cuando se asume como préctica critica, deja de reproducir la obediencia
pastoral y se convierte en una forma de resistencia: una estética de la existen-
cia que cuestiona las tecnologias de control contemporaneo. En esta lectura, la
espiritualidad no es la huella de una interioridad metafisica, sino una practica de
desujecién. Como sostiene Foucault (1984), “la espiritualidad es el movimiento
por el cual el sujeto opera en si mismo las transformaciones necesarias para tener
acceso a la verdad” (p. 32). En ese gesto —entre el cuidado de si y la insumisién
frente a las normas— se juega su potencia politica: una forma de libertad que no
se proclama, sino que se ejerce.

Ahora bien, la religién y la espiritualidad, cuando se piensan desde el giro
afectivo, dejan de ser sistemas de creencias o aparatos institucionales y se revelan
como configuraciones sensibles de la vida. Lo religioso se inscribe en los cuerpos,
en las intensidades, en las practicas cotidianas que permiten habitar el mundo.
Enlugar de representar lo sagrado, la religion lo produce y lo experimenta en una
economia del sentir: una red de afectos, gestos y materialidades.

Esta perspectiva encuentra su base en la nocién de religion vivida (lived
religion), surgida en los estudios culturales y de la religién de finales del siglo XX.
Robert Orsi (2002) propuso atender a “la religion tal como se vive y se siente”, en
los espacios cotidianos donde los cuerpos oran, trabajan o padecen. Su propues-
ta cuestiona la dicotomia entre fe interior e institucién externa, desplazando la
mirada hacia la experiencia encarnada de lo sagrado.

Meredith McGuire (2008), en Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life,
desarrolla esta intuicién y muestra que la religiosidad cotidiana es un entramado
de précticas corporales, afectivas y narrativas. La oracidn, la musica o el cuidado
se entienden como actos de encarnacion del sentido: movimientos del cuerpo que
producen significacién a través del afecto.

Nancy Ammerman (2016) y Manuel Visquez (2011) ampliaron este hori-
zonte desde enfoques materialistas y fenomenoldgicos. Visquez, en More than
Belief, propone que la religién es un ensamblaje material de cuerpos, objetos y
emociones, una ecologia del sentir donde se cruzan lo simbdlico, lo corporal y lo
tecnolégico. En esta clave, la religion vivida no puede comprenderse sin atender
a la densidad afectiva de los gestos, a la energia que circula entre las cosas, los
lugares y las personas.

50



Jorge Eliécer Martinez Posada

Este desplazamiento hacia la vida sensible confluye con la expansién
contemporanea de la espiritualidad como experiencia mds alla de las institucio-
nes religiosas. Autoras como Ann Taves (2009) y Courtney Bender (2012) han
mostrado que la espiritualidad contemporinea no designa simplemente una
privatizacién de la religién, sino una forma de politizacién del sentir: un proceso
mediante el cual los sujetos buscan rehacer sus afectos y sus vinculos en contex-
tos de desafeccién social. La espiritualidad es, asi, un laboratorio afectivo en el
que los individuos reconfiguran sus modos de existir, de cuidar y de experimen-
tar la trascendencia.

En este punto, el giro afectivo ilumina una dimensién hasta ahora poco
explorada: tanto la religién como la espiritualidad son dispositivos de produccién
de afectos. Lejos de ser expresiones de interioridad, son tecnologias que orga-
nizan la sensibilidad, orientan los cuerpos y definen qué se considera emocién
legitima o experiencia verdadera. El creery el sentir se entrelazan como practicas
de subjetivacion: el sujeto deviene creyente, no porque crea, sino porque siente
de cierta manera, porque su cuerpo es educado para responder al mundo con
determinadas intensidades.

Recepciony desplazamientos latinoamericanos de la religion vivida

En América Latina, la categoria de religion vivida ha encontrado un terreno fértil
y ha adquirido un matiz propio: se ha traducido en una lectura situada de las
economias afectivas de lo religioso. Renée de la Torre (2021) sefiala que la reli-
giosidad popular constituye un “espacio de experiencia que anuda emocién,
memoria y cuerpo’, donde las fronteras entre lo institucional y lo cotidiano se
desdibujan. La religiosidad, antes considerada subalterna, se revela como un
saber sensible que disputa la hegemonia del discurso teolégico y académico.

Pablo Seman (2021) y Nicolds Viotti (2017) han estudiado la religién y las
espiritualidades urbanas latinoamericanas, mostrando que las pricticas devo-
cionales, los grupos de sanacidn y las biisquedas terapéuticas contemporaneas
funcionan como tecnologias de autenticidad. En ellas, la emocién es el criterio
de verdad: la fe se valida por lo que se siente, no por lo que se confiesa. Este
desplazamiento del creer al sentir reconfigura la autoridad religiosa y redefine el
vinculo entre sujeto y trascendencia.

Gustavo Morello (2022) describe este fendémeno como una modernidad encan-
tada: un escenario donde la secularizacién no extingue lo religioso, sino que
lo redistribuye en formas sensibles de experiencia. La religion persiste en el
cuidado, en la memoria, en el gesto solidario, en la estética de lo cotidiano. Lo
sagrado se vuelve inmanente a la vida y a su vulnerabilidad.

A suvez, Adridn Scribano (2019) interpreta estas transformaciones desde la

sociologia de los cuerpos y las emociones. Su propuesta permite pensar la religiosidad
como un espacio de pedagogias del sentir, donde la dominacién y la esperanza

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 51
ISSN: 2602-8425



El giro afectivo en los estudios sociales de la religion: sensibilidad, cuerpoy resistencia

coexisten. En sus términos, el afecto no es solo un sintoma de la estructura social,
sino un campo de lucha por la sensibilidad.

Oliva Lépez Sanchez (2024) profundiza en esta idea al afirmar que la vida
sensible es “el lugar donde se produce el saber de lo social” (p. 268). Su lectura
decolonial del giro afectivo resitda el cuerpo como archivo histérico y politico.
Asi, las practicas religiosas latinoamericanas no solo expresan la fe: reconstruyen
una epistemologia corporal que desafia los dualismos entre razén y emocién,
entre pensamiento y sentir.

Un aporte empirico clave es el de Pablo Andrés Alvarez Cabello (2023), quien
en su estudio sobre comunidades musulmanas en Chile demuestra cémo las
emociones isldmicas operan como normas éticas corporales. El afecto, lejos de ser
una interioridad, es una forma de saber que orienta la conducta y la vida comun.
Este tipo de investigaciones abre un didlogo entre el giro afectivo y los estudios
de religién comparada en América Latina, evidenciando que las emociones reli-
giosas son también practicas politicas del cuerpo.

Por otra parte, desde la perspectiva latinoamericana, los estudios sociales de
la religién desarrollados en la Universidad de La Salle han contribuido a consoli-
dar un campo epistemoldgico que articula la experiencia religiosa con la forma-
cién humana y la produccién de subjetividad. Como sefialan Reyes-Sinchez et.
al. (2023), este campo “se configura como una apuesta formativa que trasciende
la mirada institucional de lo religioso para comprender las tramas de sentido en
las que se produce la vida” (p. 13). En esa linea, la nocién de religién vivida no
solo orienta la investigacién empirica, sino que también ha inspirado la creacién
de maestrias y doctorados donde se estudian las espiritualidades, los afectos y
las practicas cotidianas como modos de subjetivacién y de vinculo social. Este
desarrollo académico permite reconocer que la experiencia religiosa, lejos de ser
un objeto estdtico, es un proceso vivo que se reinventa en los espacios educativos,
comunitarios y de investigacidn critica.

En conjunto, estas perspectivas revelan que la religion vivida y las espiritua-
lidades latinoamericanas no son residuos arcaicos ni meros refugios subjetivos,
sino espacios de reconfiguracién de la sensibilidad contemporanea. Alli donde
el neoliberalismo intenta gobernar la emocién —promoviendo la positividad, la
autoayuda o el bienestar individual—, la experiencia espiritual puede devenir
una contra-pedagogia del sentir, una reapropiacién de la afectividad como
fuerza comun.

La religién vivida, pensada desde el giro afectivo, no describe una prictica
privada ni un fenémeno devocional: designa la dimensién politica de la vida
sensible. En los cuerpos que oran, bailan, lloran o sanan, se juega la posibilidad
de una nueva forma de comunidad, fundada no en la identidad ni en la doctrina,
sino en el compartir de la afectacién.

52



Jorge Eliécer Martinez Posada

Afectos, biopoliticay produccion de subjetividad

Pensar los afectos desde la biopolitica supone reconocer que la vida sensible ha
sido incorporada al campo de gobierno. Si la modernidad habia subordinado la
emocién alarazoén, las sociedades neoliberales la convierten en objeto de gestién
y en materia de poder. No se trata ya de reprimir los afectos, sino de adminis-
trarlos: de producir sujetos emocionalmente autorregulados, optimistas, “resi-
lientes”, capaces de sostener el imperativo de bienestar que el capitalismo tardio
prescribe.

Michel Foucault (2009) describe este proceso como la emergencia de una
gubernamentalidad biopolitica, en la cual el poder no se ejerce desde la prohi-
bicién, sino desde la incitacién y la regulacién de la vida. El sujeto es convocado
a autogobernarse en nombre de la salud, la productividad o la felicidad. En este
marco, los afectos se vuelven tecnologias de subjetivacién: modos de interiorizar
el control bajo la forma del deseo.

Nikolas Rose (2007) nombra esta transformacién como “gubernamentali-
dad somdtica”, donde el cuerpo y la emocién son zonas estratégicas del gobierno
neoliberal. El sujeto es producido como empresario de si: responsable de su equi-
librio afectivo y de su gestién emocional. La sensibilidad deja de ser un espacio
privado y se convierte en terreno de calculo. Los afectos, entonces, no son lo que
escapa al poder, sino uno de sus lenguajes privilegiados.

Sin embargo, esta captura de la vida sensible no agota su potencia. Siguien-
do a Foucault, alli donde el poder se ejerce, la resistencia también se despliega.
La afectividad puede ser modulada, pero no completamente domesticada. En su
dimensién relacional, el afecto guarda siempre una fuerza excedente, una posibi-
lidad de desviacién y de recomposicién. Es en ese exceso donde el giro afectivo
encuentra su potencia critica: en mostrar que el sentir puede ser también una
forma de insubordinacién.

Judith Butler (2004) introduce la nocién de vulnerabilidad como condicién
politica. Los afectos —el duelo, la tristeza, la empatia— revelan la exposicién del
cuerpo al otro. En esa exposicion se juega la dimensidn ética de la vida: lo que
puede ser reconocido y lo que permanece invisible. El poder define qué vidas son
lloradas, amadas o protegidas, pero en la experiencia de la pérdida o del dolor
compartido emerge una politica del cuidado y del reconocimiento que desafia
las normas de inteligibilidad. El cuerpo que siente deviene, asi, un cuerpo que
piensa desde su herida.

Roberto Esposito (2005) amplia esta reflexién desde su lectura de la biopo-
litica como tensién entre inmunidad y comunidad. En el intento por proteger la
vida, las sociedades modernas generan mecanismos inmunitarios que separan
y aislan. La afectividad, en cambio, restituye el contacto: es lo que interrumpe la
légica de la separacién. Sentir es exponerse, abrirse, dejar entrar al otro. Desde
esta perspectiva, la comunidad no se funda en la identidad, sino en la interde-
pendencia de las afecciones.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 53
ISSN: 2602-8425



El giro afectivo en los estudios sociales de la religion: sensibilidad, cuerpoy resistencia

Rosi Braidotti (2013) traduce este pensamiento en una ontologia afirmativa.
Frente al control biopolitico de la vida, propone una ética de la potencia afectiva: los
cuerpos no como objetos de regulacién, sino como fuerzas en devenir. El afecto
no es mera pasividad; es el dinamismo mismo de lo vivo. En esta clave, la espiri-
tualidad y la religién vivida pueden ser comprendidas como espacios de reapro-
piacién de la afectividad, donde se ensayan otras modulaciones del deseo y de la
alegria que no responden al mandato neoliberal del rendimiento.

Los estudios latinoamericanos de la sensibilidad —como los de Adriin
Scribano (2019) u Oliva Lépez Sinchez (2024)— profundizan este horizonte al
mostrar que el capitalismo no sélo explota la fuerza de trabajo, sino también la
fuerza del sentir. Lopez Sanchez subraya que “la vida sensible es el lugar donde
se disputa la politicidad del cuerpo” (p. 276). Por eso, la resistencia no se juega
unicamente en el nivel del discurso o de la accién racional, sino en la reconfigura-
cién de la sensibilidad colectiva: en la posibilidad de sentir de otro modo.

La biopolitica, entonces, no solo gobierna la vida bioldgica, sino la vida
afectiva, pero ese mismo territorio se convierte en el laboratorio de nuevas subje-
tividades. En los rituales religiosos, en las practicas espirituales urbanas, en los
gestos de solidaridad o en las redes de acompafiamiento, el afecto se despliega
como una forma de vida que desborda su captura. El sentir no es solo gobernado:
también crea.

En este sentido, los afectos operan como contradispositivos. Alli donde
el neoliberalismo impone la obligacién de felicidad o la economia del miedo,
surgen formas de comunién, ternura y vulnerabilidad compartida que reescri-
ben las gramaticas del poder. No se trata de una utopia emocional, sino de una
micropolitica del cuerpo, de una practica de reapropiacion del sentir.

El giro afectivo, al ser leido desde la biopolitica, muestra que la subjetividad
contemporanea no puede entenderse sin considerar el régimen emocional que
la produce, al mismo tiempo, revela que ese régimen no es total: los cuerpos se
escapan, se reconfiguran, se reinventan en gestos minimos, en practicas devo-
cionales, en espiritualidades hibridas que restituyen a la sensibilidad su dimen-
sién critica.

De este modo, la afectividad se revela como el lugar de cruce entre poder y
libertad, entre gobierno y creacién. En cada emocién —en el miedo, el duelo, la
esperanza, la compasién— se inscribe una politica del cuerpo. Y en esa politica se
juega la posibilidad de una subjetividad distinta, capaz de pensar, creer y vivir a
partir de la experiencia comiin de la afeccién.

Espiritualidad, cuerpoy resistencia
La espiritualidad, vista desde el giro afectivo, es una politica del cuerpo. No se

trata de una interioridad separada del mundo, sino de una préctica de sensi-
bilidad que rehace los vinculos entre si mismo, los otros y lo viviente. Las

54



Jorge Eliécer Martinez Posada

espiritualidades populares, las devociones urbanas o las busquedas terapéuticas
comparten una misma gramdtica: convertir el afecto en fuerza de relacién.

En este sentido, las pricticas espirituales son tecnologias de si, como las
definié Foucault, pero actualizadas en clave afectiva. No disciplinan al sujeto: lo
exponen. En la oracién colectiva, en la danza ritual, en el silencio meditativo, el
cuerpo se entrega al contacto con lo que no puede poseer. Ese abandono momen-
taneo de la identidad abre un espacio de libertad, un pliegue dentro de la gober-
nabilidad emocional del presente.

Agamben (2005) llama profanar a devolver al uso comun aquello que ha sido
separado como sagrado o utilitario. Las espiritualidades latinoamericanas, en
este sentido, profanan: devuelven al mundo su tacto. Al rezar en la calle, al cantar
en medio de la ciudad, al llorar juntos, los cuerpos restituyen lo comin como
experiencia sensible.

Renée de la Torre (2021) ha mostrado que la religiosidad popular produce
comunidad a través del afecto. No se trata de creer lo mismo, sino de sentir
juntos. En esa comunalidad del sentir se juega la resistencia mds profunda
frente al aislamiento neoliberal. Scribano (2019) lo llama una “pedagogia de los
afectos”: un aprendizaje de la esperanza que nace del contacto, del compartir la
vulnerabilidad.

La espiritualidad, asi entendida, no busca escapar del mundo sino rein-
ventarlo. Es un modo de cuidar el cuerpo frente a su captura, de reconfigurar la
sensibilidad frente al mandato de eficiencia. Cada gesto espiritual —una vela,
una palabra, una cancién— es un acto de resistencia estética y politica: una
forma de decir que la vida sigue siendo capaz de conmoverse.

A modo de conclusiones: ontologia critica del presente y vida sensible

El giro afectivo, leido desde los estudios sociales de la religién, invita a repensar
la subjetividad contemporanea desde la vulnerabilidad y el sentir. Lo que estd
en juego no es una mera emocion, sino la estructura misma de lo politico. Si el
poder gobierna a través de la sensibilidad, entonces resistir implica reapropiarla,
reinventarla, volverla comin.

Foucault defini6 la critica como una ontologia del presente: el arte de pregun-
tarse quiénes somos hoy. Desde esa pregunta, el giro afectivo se vuelve un instru-
mento para pensar el presente como régimen de afectos. Pero también revela que
en la superficie del cuerpo y en los gestos espirituales anida la posibilidad de otra
historia: una historia sensible, donde la vida se piensa a través de su capacidad
de sentir.

Las religiones vividas y las espiritualidades latinoamericanas muestran que
el cuerpo adn puede ser lugar de comunién, y que la fe, antes que un dogma, es
una manera de vibrar en el mundo. Alli donde la gubernamentalidad neoliberal
convierte la emoci6n en rendimiento, el afecto recupera su potencia subversiva:
la capacidad de vincular, de cuidar, de conmover.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 55
ISSN: 2602-8425



El giro afectivo en los estudios sociales de la religion: sensibilidad, cuerpoy resistencia

Pensar la religién desde el afecto, entonces, no es afiadir una dimensién
emocional al andlisis, sino reconocer que lo politico, lo espiritual y lo ético
comparten una misma materia:la vida sensible. En esa materia se decide quiénes
somos y qué podemos llegar a ser. Sentir, en este contexto, es un modo de pensa-
miento. Y en ese pensamiento encarnado —hecho de tacto, memoria y resisten-
cia— persiste la posibilidad de una vida mas vivible, mas comiin y mas libre.

Referencias

Alvarez Cabello, P. A. (2023). Islam y ética: EI giro afectivo como clave de interpretacion
delavida cotidiana de los musulmanes en Chile. Universidad Diego Portales.

Ahmed, S. (2015). La politica cultural de las emociones. UNAM-
Centro  de  Investigaciones y  Estudios de  Género.
https://www.puees.unam.mx/curso2021/materiales/Sesioni4/
Ahmed2015_LaPoliticaCulturalDeLasEmociones.pdf

Ammerman, N. T. (2016). Lived religion as an emerging field: An assessment of its
contours and frontiers. Nordic Journal of Religion and Society, 29(2), 83—99.

Agamben, G. (2005). Profanaciones. Adriana Hidalgo Editora.

Bender, C. (2012). The new metaphysicals: Spirituality and the American religious imag-
ination. University of Chicago Press.

Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Polity Press.

Butler, J. (2004). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia. Paidés.

De la Torre, R. (2021). Religiosidades en movimiento. CIESAS.

Deleuze, G. (1981). Spinoza: Filosofia practica. Pre-Textos.

Esposito, R. (2005). Inmunitas: Proteccién y negacion de la vida. Amorrortu.

Foucault, M. (1984). La hermenéutica del sujeto. Fondo de Cultura Econémica.

Foucault, M. (1990). Tecnologias del yo y otros textos afines. Paidds.

Foucault, M. (2009). El coraje de la verdad: El gobierno de si y de los otros 11 (Curso en el
Collége de France, 1983-1984). Fondo de Cultura Econdmica.

Foucault, M. (2009b). EI nacimiento de la biopolitica (Curso en el Collége de France,
1978-1979). Fondo de Cultura Econémica.

Lépez Sanchez, O. (2024). Lavida sensibley el saber de lo social. Universidad Nacional
Auténoma de México.

Massumi, B. (2015). Politics of Affect. Polity Press.

McGuire, M. (2008). Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford
University Press.

Morello, G. (2022). Religion from below: Lived religion in Latin America. Oxford
University Press.

Orsi, R. (2002). Everyday Miracles: The Study of Lived Religion. Princeton University
Press.

56


https://www.puees.unam.mx/curso2021/materiales/Sesion14/Ahmed2015_LaPoliticaCulturalDeLasEmociones.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.puees.unam.mx/curso2021/materiales/Sesion14/Ahmed2015_LaPoliticaCulturalDeLasEmociones.pdf?utm_source=chatgpt.com

Jorge Eliécer Martinez Posada

Reyes-Sinchez, G. M., Martinez-Posada, J. E., & Jiménez-Hurtado, J. L. (2023). El
campo de los estudios sociales de la religién: Una apuesta en la formacién
humana. Revista de la Universidad de La Salle, 1(91), 11—-24. https://doi.
org/10.19052/ruls.vol1.iss91

Rose, N. (2007). The politics of life itself: Biomedicine, power, and subjectivity in the twen-
ty-first century. Princeton University Press.

Taves, A. (2009). Religious experience reconsidered: A building-block approach to the
study of religion and other special things. Princeton University Press.

Scribano, A. (2019). Sociologia de los cuerpos y las emociones. CLACSO.

Semdn, P. (2021). Vivir la fe: Entre el catolicismo y el pentecostalismo. Siglo XXI
Editores.

Vésquez, M. A. (2011). More Than Belief: A Materialist Theory of Religion. Oxford
University Press.

Viotti, N. (2017). La espiritualidad en la era del bienestar: El fenémeno New Age en la
Argentina contemporanea. Biblos.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 57
ISSN: 2602-8425


https://doi.org/10.19052/ruls.vol1.iss91
https://doi.org/10.19052/ruls.vol1.iss91

