Revista IURIS, No. 21.1, 2026 ISSN: 2602

La dimension emocional del cuidado: Una
aproximacion desde la percepcion de inseguridad’

The emotional dimension of care: An approach from the perception of insecurity

Recibido: 14 de noviembre de 2025 Eduardo Osiel Martell Hernandez?
Aprobado: 19 de enero de 2026 https://orcid.org/0000-0001-9746-030X
Publicado: 31 de enero de 2026 martellquotidia@hotmail.com

Nelly Rosa Caro Lujan?
https://orcid.org/0000-0001-7626-051X
nellycaroos@yahoo.com.mx

Resumen

Este articulo desarrolla un marco analitico para estudiar el cuidado desde su
dimensién emocional, integrando los aportes del giro afectivo y la critica femi-
nista. Partiendo de la comprensién de las emociones como categoria bisagra
entre biologia y cultura —analizables a través de sus dimensiones perceptiva,
experiencial y expresiva—, se conceptualiza el cuidado como una practica social
compleja que combina trabajo material y afectivo, sustentada en relaciones de
interdependencia y vulnerabilidad. Desde la critica feminista, se problematizan
las configuraciones afectivas patriarcales que naturalizan su asociacién con lo
femenino y se examinan los riesgos de su cooptacién por légicas neoliberales.

1 Este articulo fue escrito con financiamiento del Consejo Mexiquense de Ciencia y Tecnologia al Dr.
Eduardo Osiel Martell Herndndez, quien se encuentra realizando una estancia de investigacién con
folio CAT2025-0121 en el Colegio Mexiquense A.C.

2 Posdoctorante COMECYT en El Colegio Mexiquense A.C. Becario posdoctoral COMECYT en El
Colegio Mexiquense A.C. Doctor en Ciencias Sociales por El Colegio MexiquenseA.C., y miembro
de la Red Nacional de Investigadores Socioculturales de las Emociones (RENISCE) y de la Red
Internacional de Estudios de la Sensibilidad(REDISS), su investigacién se centra en el giro afectivo
y la teorfa social. Actualmente esprofesor investigador posdoctoral en El Colegio Mexiquense A.C.,-
financiado por el Consejo Mexiquense de Ciencia y Tecnologia (COMECYT).

3 Doctora en Ciencias Sociales con especialidad en Sociologia por el Colegio de México, A.C. Es Profe-
sora Investigadora en el Colegio Mexiquense, A.C. Miembro del Sistema Nacional de Investigadoras
e Investigadores Nivel I. Coordinadora de la Maestria en Ciencias Sociales Especialidad en Desarro-
llo Municipal de El Colegio Mexiquense. Profesora Investigadora de El Colegio Mexiquense AC

®®@ Martell, E.y Caro, N. (2026). La dimensién emocional del cuidado: Una aproximacién desde 23
@ la percepcion de inseguridad. Revista IURIS, 21(1), 23-45. https://doi.org/10.18537/iuris.21.01.02
BY NC SA


https://orcid.org/0000-0001-9746-030X
mailto:martellquotidia@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7626-051X
mailto:nellycaro05@yahoo.com.mx
https://doi.org/10.18537/iuris.21.01.02

La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

Como ejemplo paradigmadtico de la dimensién perceptiva del cuidado, se analiza
la percepcién de inseguridad, entendida como la experiencia emocional de un
cuidado colectivo fallido, articulada a través del riesgo (proyeccién consciente) y
la incertidumbre (sensacién difusa). El articulo concluye reivindicando la politi-
zaci6én del cuidado como trabajo, relacién politica y ética colectiva fundamental
para la construccién de una sociedad justa.

Palabras clave: cuidado, giro afectivo, critica feminista, percepcién de
inseguridad

Abstract

This article develops an analytical framework for studying care from its emotion-
al dimension, integrating contributions from the affective turn and feminist
critique. Starting from the understanding of emotions as a pivotal category
between biology and culture—analyzable through their perceptual, experiential,
and expressive dimensions—care is conceptualized as a complex social practice
that combines material and affective labor, based on relationships of interde-
pendence and vulnerability. From a feminist critical perspective, the patriarchal
affective configurations that naturalize its association with the feminine are
problematized, and the risks of its co-optation by neoliberal logics are examined.
As a paradigmatic example of the perceptual dimension of care, the percep-
tion of insecurity is analyzed, understood as the emotional experience of failed
collective care, articulated through risk (conscious projection) and uncertainty (a
diffuse feeling). The article concludes by advocating for the politicization of care
as work, a political relationship, and a fundamental collective ethic for building
a just society.

Keywords: care, affective turn, feminist critique, perception of insecurity

Introduccion

El giro afectivo y la dimension emocional del cuidado

Este articulo tiene como objetivo fundamental establecer una propuesta de
observacién del cuidado desde su dimensién emocional, utilizando como caso
ejemplar la percepcién de inseguridad. Se empieza definiendo el marco tedrico
de la dimensién emocional en el estudio de lo social, examinando brevemente el
estatuto de las emociones y el papel crucial que desempefian en los procesos de
socializacién humana cuando son analizados desde esta perspectiva.

Las emociones constituyen el tono vital de la comunicacién y la cognicién
humanas, siempre presentes, de manera explicita o latente, en cualquier estruc-
tura, interaccién y agencia sociol6gica, implicando un componente cognoscitivo
y comunicativo que permea todo momento de la vida social, con intensidades

24



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

y valoraciones variables (Reddy, 2001). Dado que la socialidad implica inevita-
blemente cuerpos (Scribano, 2012) —simultineamente materiales y simbdli-
cos— que se conocen y comunican (ya sea percibiéndose, experimentandose y/o
expresandose), las emociones funcionan como los ‘huesos y neurotransmisores’
de la sociedad, pero también como las ideas y representaciones que de ellas
derivamos.

Sibien el estudio de las emociones ha estado presente alo largo de la historia
del pensamiento occidental (Biess y Gross, 2014), no es hasta la segunda mitad
del siglo XX cuando se consolida un interés académico por constituirlas como
un objeto de estudio legitimo y auténomo (Cedillo et al., 2016). Este proceso,
conocido como giro afectivo o ‘retorno a las emociones’ (Clough y Halley, 2007),
inaugurado en la sociologia con la publicacién seminal de Arlie Hochschild, The
sociology of feeling and emotions: selected possibilities (1975), establece las coordenadas
analiticas desde las cuales se articula la presente propuesta.

El giro afectivo, término acufiado por Patricia Clough y Jean Halley (2007),
representa un cuerpo de trabajo que se posiciona criticamente frente a la orien-
tacién exclusivamente discursiva del construccionismo social. Segin Lara y
Dominguez (2013), “el argumento de Patricia Clough a favor de un giro afectivo
es estructurado concienzudamente a través de un gesto que contrasta el ‘buer’
afecto corporal con el ‘mal’ discurso consciente del significado” (p. 104). Esta
perspectiva permite superar dicotomias estériles y reconectar la experiencia
social con su sustrato corporal y afectivo.

Las emociones operan asi, como una categoria bisagra entre la biologia y
la cultura, entre el organismo y el sujeto. No se trata de categorias opuestas o
separadas, sino profundamente imbricadas: las emociones estin inmersas en
la razén y la razén en la emocién (Damasio, 2011). Son simultineamente biolé-
gico-fisicas y culturales-histéricas. Esta naturaleza hibrida las convierte en un
lente privilegiado para analizar cualquier fenémeno social, incluyendo —como
se desarrollard en este articulo— el cuidado como prictica y discurso social
fundamental.

Desde esta perspectiva, la dimensidén emocional se erige como una categoria de
andlisis que busca trascender las dicotomias tradicionales entre cuerpo y men-
te, estructura y agencia, expresién y experiencia, naturaleza y cultura, razén y
emocién. Al mismo tiempo, pretende superar el problema de la cosificacién y
reificacién de las emociones, reconociendo la interrelacién entre sus elementos
fisiolégicos, cognitivos, lingiiisticos y materiales, todos ellos conectados con la
vida de la experiencia sensible de los sujetos y su variabilidad histérica y social
(Lépez, 2019, pp. 15-16).

Que las emociones impliquen una dimensién de conocimiento de lo social
es posible gracias al reconocimiento de que la sociedad es, simultineamen-
te, una traduccién cultural de nuestra biologia —que nos determina a vivir en

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 25
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

grupo como condicién adaptativa para sobrevivir (Darwin, 2004)— y una cons-
truccién cultural propia mediante la cual establecemos marcos normativos que
regulan nuestra convivencia hacia el bienestar como objetivo ideal. Estos marcos
son formas de hacer consciente lo que nos emociona y son potencialmente
capaces de modificar no solo cémo representamos lo que sentimos, sino también
nuestra fisiologia, como lo evidencia el descubrimiento de la neuroplasticidad
(Garcés-Vieira y Sudrez-Escudero, 2014). En este sentido, la dimensién emocio-
nal de la sociedad nos habla de coémo construimos nuestra cultura a partir de
nuestra biologia, pero también de cdmo construimos nuestra biologia a partir
de nuestra cultura.

Para operacionalizar analiticamente esta complejidad, seguimosla propues-
ta de Adriana Garcia Andrade (2019) desarrollada por Martell y Caro (2023),
quienes distinguen entre percepcion, experiencia y expresién emocional en el
proceso de conocimiento de las emociones. La experiencia (consciente y verba-
lizable) y la expresién (gestual, conductual) corresponden principalmente a las
construcciones culturales que hacemos de nuestras emociones. La percepcién,
en cambio, se refiere al “conocimiento y comunicacién sensible que el organismo
siente antes de hacerlo consciente” (Garcia Andrade, 2019, p. 62), siendo accesible
inicialmente inicamente para un observador externo.

Es crucial destacar que la percepcién emocional —especialmente cuando
adquiere suficiente intensidad— puede convertirse en una intuicién sensible
sobre lo que podria ocurrir en el futuro, pero que se siente de manera intensa en
el presente, con relativa autonomia de si lo intuido ocurrird efectivamente. Este
fenémeno, conceptualizado por Massumi (1995) como affect, revela que:

El cuerpo, justamente, no absorbe pulsos o estimulaciones discretas. Este se lle-
na de contextos. Se llena de voluntades y cogniciones que no son nada si no son
situadas. La intensidad es asocial, pero no es pre-social ;esta incluye elementos
sociales, pero mezclados con elementos pertenecientes a otros niveles de funcio-
namiento, y combindndolos de acuerdo con diferentes légicas (Massumi, 1995,
pp. 90-91)*.

Es precisamente en esta encrucijada donde situamos nuestro anlisis del
cuidado. El cuidado es una practica social compleja que combina trabajo material
y simbdlico, se sustenta en relaciones de interdependencia humana y constitu-
ye la base indispensable para la sostenibilidad de la vida. Desde la critica femi-
nista Fernidndez (2024), sefiala que el cuidado permite problematizar la nocién
del sujeto liberal auténomo para pensar la vulnerabilidad y la interdependencia
como condiciones constitutivas de la subjetividad y del lazo social.

Al igual que las emociones, el cuidado es una categoria bisagra entre la
biologia (como necesidad de supervivencia) y la cultura (como normativa de
bienestar). Y al igual que ellas, estd sujeto a configuraciones afectivas patriarcales

4  Traduccién propia

26



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

que movilizan de forma disonante emociones como el amor y la compasién, pero
también el asco y la humillacién. Reconocer esta ambivalencia es fundamental
para ‘desromantizar’ el cuidado y revelar sus dimensiones de poder.

Por todo ello, centrarse en la dimensién perceptiva del conocimiento de
las emociones para explicar la relacién entre inseguridad y cuidado resulta de
especial relevancia. La percepcién de inseguridad —entendida como la percep-
cién emocional de un cuidado social amenazado o ausente— ejemplifica de
manera elocuente cémo el cuidado puede implicar tanto una sensacién no cons-
ciente de incertidumbre como una proyeccién hacia una potencial experiencia
futura desde una sensacién presente de riesgo, oscilando constantemente entre
la amenaza difusa y el peligro anticipado.

Este articulo se propone, por tanto, analizar cémo la dimensién emocional
del cuidado se articula en el fenémeno de la percepcién de inseguridad, revelan-
do los mecanismos a través de los cuales las configuraciones afectivas patriarca-
les moldean nuestra capacidad colectiva de cuidar y ser cuidados. A través de este
andlisis, se aspira a contribuir a una politizacién del cuidado que lo reconozca
como trabajo, relacién politica y prictica ética colectiva situada en el centro de
lajusticia.

Desarrollo

Una aproximacion desde la critica feminista a la dimensién emocional
del cuidado

Sibien las definiciones clasicas del cuidado han tendido a enfatizar su dimensién
interpersonal o moral, la politéloga Joan Tronto (1993) propone un marco analiti-
co que lo reconceptualiza radicalmente como una practica social compleja y una
categoria politica fundamental. Para Tronto, el cuidado trasciende la esfera de lo
privado y lo meramente afectivo; es la actividad que sostiene material y simbé-
licamente la vida en comin. Su aproximacién nos obliga a examinar no solo los
vinculos emocionales, sino las estructuras de poder, los recursos y las responsa-
bilidades colectivas que hacen posible—o imposible—el cuidar.

Por tanto, la perspectiva de Joan Tronto (1993) resulta fundamental para
profundizar en la comprensién politica del cuidado. Junto con Berenice Fisher,
Tronto define el cuidado como “una actividad humana que comprende todo lo
que hacemos para conservar, perpetuar y reparar nuestro ‘mundo, a fin de que
podamos vivir en él lo mejor posible. Este mundo incluye nuestros cuerpos, a
nosotros mismos y nuestro entorno” (Fisher y Tronto, 1990, p. 40). Esta defini-
cién, notablemente amplia, desborda la concepcién del cuidado como una mera
relacién diddica o un sentimiento moral, para posicionarlo como un proceso
sociopolitico esencial para la sostenibilidad de la vida. Tronto identifica cuatro
fases analiticamente diferenciadas en este proceso: preocuparse (caring about),

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 27
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

hacerse cargo (taking care of), brindar atencién (care-giving) y recibir atencién
(care-receiving). Esta conceptualizacién procesual resulta particularmente valiosa
para nuestro andlisis, ya que permite desagregar el cuidado en dimensiones
especificas que pueden articularse con las categorias de la dimensién emocional
(perceptiva, experiencial, expresiva) que venimos desarrollando, y a la vez, revela
los puntos criticos donde el cuidado puede fracasar o ser politizado.

Asi, la pregunta ;qué es cuidar? nos sitda en un terreno complejo, atravesa-
do por dimensiones materiales, simbdlicas, emocionales y politicas. Al revisar la
literatura especializada (Esperidido, 2006; Batthyany, 2021; Waldow, 2006, 2008;
Comas D'Argemir, 2017; Guevara et al., 2011; Soto-Villagran, 2022; Pautassi, 2016,
2023; Milos y Larrain, 2015; Suassuna, 2006, Faermann, 2007), se constata que
el cuidado es una categoria polisémica que, no obstante, converge en algunos
ejes fundamentales. En primer lugar, se le identifica como una normatividad
cultural, un ideal de conducta que prescribe una actitud de solicitud y atencién
para con el otro, dirigida a conseguir un estado de bienestar individual y colecti-
vo. En segundo término, se le conceptualiza como una necesidad antropolégicay
bioldégica para la supervivencia humana, un trabajo indispensable para sostener
la vida misma, particularmente dirigido a quienes se encuentran en estados de
dependencia (infancia, vejez, enfermedad, discapacidad).

Una tercera condicidén, recurrentemente sefialada, es la asociacién histérica
del cuidado con el sexo-género, que lo presenta como una actividad predomi-
nantemente realizada por mujeres y las consecuencias politicas que ello implica.
Esto se erige como el telén de fondo sobre el cual se proyectan las configuraciones
emocionales del cuidado.

Asi, enlatradicién filoséfica occidental se ha privilegiado un modelo de razo-
namiento moral masculino, centrado en la autonomia, la justicia y los derechos
individuales y, en contraste, se ha asociado a las mujeres con un razonamien-
to moral basado en el cuidado, la responsabilidad hacia otros y la atencién a la
vulnerabilidad (Darat, 2021). Por ello, el propésito de este articulo es brindar una
propuesta analitica que, integrando la critica feminista mas reciente, clarifique
la intrincada relacién del cuidado con su dimensién emocional, evitando esen-
cialismos y explorando sus ambivalencias.

Para desentrafiar la complejidad del cuidado, es necesario ir més alld de la
compilacién de definicionesy realizar un analisis comparativo que permita iden-
tificar tensiones, complementariedades y establecer un posicionamiento tedrico
claro. Las aportaciones de Batthyany (2021), Waldow (2006, 2008) y Comas D’Ar-
gemir (2017) serviran para ello, en tanto representan énfasis distintos que, al
ser puestos en didlogo, revelan la arquitectura multidimensional del cuidado y
sientan las bases para la critica feminista que se desarrollard con posterioridad.
Para Batthydny (2021), el cuidado:

28



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

Designa la accién de ayudar a un nifio, nifia o a una persona dependiente en el
desarrollo y el bienestar de su vida cotidiana. Implica hacerse cargo del cuidado
material. Es un trabajo. Pero también representa un cuidado econdémico que, ala
vez, tiene un costo en ese sentido. Abarca, ademads, un cuidado psicolégico que
acarrea un vinculo afectivo, emotivo, sentimental (Batthyany 2021, p. 55).

Esta definicién resulta fundamental por su cardcter sintético y desnaturali-
zador que implica una operacién crucial: desmonta la idea del cuidado como un
instinto o una mera expresién de amor, y lo reinstala en el terreno de la economia
politica y la divisién social del trabajo. Su contribucién distintiva radica en
desglosar analiticamente el cuidado en tres dimensiones inseparables:

1. Material: El ‘hacerse cargo de las necesidades corporales y cotidianas.

2. Econdmica: El reconocimiento de que este trabajo tiene un ‘costo’, tanto
directo como en términos de oportunidades perdidas para quien lo
realiza

3. Afectiva: El ‘vinculo afectivo, emotivo, sentimental’ que acompafia a la
tarea.

Asi, cualquier andlisis del cuidado que obvie su caracter de trabajo no remu-
nerado o infravalorado —y, por tanto, su funcién en la acumulacién capitalista y
la perpetuacién de la desigualdad de género— resulta incompleto y despolitiza-
do. Por su parte, Waldow (2006, 2008) complementa y amplia la perspectiva de
Batthyany. Si ella enfatiza el ‘qué del cuidado (el trabajo), Waldow profundiza en
el ‘cémo’y el ‘para qué.

Paraella, el cuidado es un “proceso de transformacién tanto para el cuidador
como para la persona cuidada™ (Waldow, 2006, p. 113). Su enfoque es holistico
y relacional, destacando que la ‘dignidad humana e integridad’ que se busca
promover abarca dimensiones fisica, mental, moral, emocional, social y espiri-
tual. Donde la definicién de Batthyany podria interpretarse como mds transac-
cional (trabajo con costo y vinculo), Waldow introduce una dimensién ética y casi
fenomenoldgica.

Los seres humanos son seres cuidadores; nacen con este potencial, por lo tanto,
todas las personas son capaces de cuidar y, a su vez, necesitan ser cuidadas. Sin
embargo, esta capacidad se desarrolla en mayor o menor medida segin las circuns-
tancias, dependiendo de cémo fueron cuidadas durante las distintas etapas de lavida.
Diversos factores intervienen en este proceso: el entorno, la cultura, la economia, la
politica, la religién, entre otros (Waldow, 2008, p. 87)°.

Lo anterior lo sitéia como una accién motivada y moral. Este articulo integra
esta visién al reconocer que la calidad del cuidado —su eficacia simbdlica y

5 Traduccién propia

6 Traduccién propia

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 29
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

material— depende de este enfoque integral que ve a la persona més alld de
su mera dependencia fisica. Sin embargo, se advierte que esta idealizacidén del
cuidado como un proceso de mutua transformacién puede volverse problemética
si se usa para ‘romantizar’la labor y enmascarar el desgaste que implica.

En el mismo sentido, Comas D’Argemir (2017), quien aporta una perspectiva
macro-socioldgica que es vital para comprender la escala del fenémeno. En su
definicién —’no hay sociedad alguna ni sistema productivo que puedan existir
sin que se reproduzca la vida y se sostenga” (p. 21)— ella sittia el cuidado nada
menos que como la base invisible sobre la que se erige toda la estructura social y
econdmica. Mientras Batthyany lo ve como un trabajo individual y Waldow como
una relacién interpersonal, Comas D’Argemir lo conceptualiza como un hecho
social total, fundamental para la reproduccién de la fuerza de trabajo y la conti-
nuidad de la sociedad.

La posicién que se defiende aqui es que el cuidado no es un ‘problema
privado de las familias o, peor ain, de las mujeres, sino una cuestién de organi-
zaci6n social y de economia politica. La crisis de los cuidados es, en esencia, una
crisis del modelo de sociedad que ha externalizado este coste hacia los hogaresy,
dentro de ellos, hacia las mujeres.

Este didlogo critico de las autoras se enriquece al contrastarlo con el marco
tedrico de Tronto. Mientras Batthydny enfatiza el trabajo, Waldow la relacién
ética y Comas DArgemir la estructura social, Tronto integra y politiza estas
dimensiones a través de su modelo procesual. Su enfoque permite analizar cémo,
por ejemplo, la fase de ‘preocuparse’ puede estar culturalmente ciega a ciertas
necesidades (falla perceptiva), la de ‘hacerse cargo’ puede estar mal distribuida
(falla politica), la de ‘brindar atenciérn’ puede estar desprovista de recursos (falla
econdmica), y la de ‘recibir atenciér’ puede ser ignorada, negando la agencia de
quien es cuidado (falla democratica).

Asi, senialamos que:

1. La dimensién de trabajo es inherentemente generizada y racializa-
da, y su invisibilizacién es un mecanismo clave del patriarcado y el
capitalismo.

2. Ladimensidn relacional estd sujeta a “configuraciones afectivas patriar-
cales” (Fernandez, 2024, p. 141) que naturalizan vinculos de abnegacién
femenina y encubren emociones ambivalentes.

3. La dimensién estructural exige una relectura de los contratos juridi-
cos, que deje de considerar el cuidado un recurso infinito y lo sitde en el
centro de los derechos y la organizacién econdmica.

4. La teoria de Tronto no compite con estas definiciones, sino que
proporciona un andamiaje analitico para entender cémo las dimen-
siones material, relacional y estructural del cuidado interactian y, con
frecuencia, se desintegran en sociedades patriarcales y neoliberales.

30



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

En consecuencia, la definicién de cuidado que subrayamos es la de una
practica y discurso social complejo, histéricamente feminizado, que combina
trabajo material y simbdlico, se sustenta en relaciones de interdependencia
humana, y constituye la base indispensable —pero desvalorizada— para la soste-
nibilidad de la vida y la reproduccién de la sociedad. Es desde esta concepcién
que se puede analizar con rigor su dimensién emocional (en tanto es bioldgico
y cultural a la vez), no como un apéndice, sino como un campo de lucha politica.

La critica feminista: Desmontando la naturalizacién del cuidado
femenino

Los primeros trabajos sobre la ética del cuidado, como los de Carol Gilligan (1993),
emergieron para confrontar el supuesto androcéntrico de la incapacidad moral
de las mujeres, demostrando que el razonamiento moral de ellas respondia a una
légica distinta: una moral de la atencién, del vinculo y de la empatia. Pero esto
puede devenir en un sesgo de corte esencialista, porque tiende a asumir que el
trabajo de cuidado constituye una vivencia que otorgaria a las mujeres determi-
nadas capacidades singulares. Este gesto idealizante resulta problematico porque
descansa en la nocién de una experiencia de cuidado especificamente femenina y
uniforme, lo que borra de la mirada la profunda heterogeneidad de condiciones y
relaciones en las que estas tareas se llevan a cabo (Ferndndez, 2024).

En este sentido, muchas mujeres realizan tareas de cuidado en contextos de
carencia material, obligadas por presiones familiares o normas sociales, o bien
encontrando cierto disfrute en algunos aspectos de esta actividad, aunque esa
satisfaccién no abarque la totalidad de las labores que llevan a cabo. Asimismo,
la organizacién del trabajo de cuidados segin jerarquias de clase y marcadores
raciales produce formas diferenciadas de vinculacién afectiva con dicha practica
(Ferndndez, 2024). En conjunto, ello muestra que las vivencias emocionales
asociadas al cuidado distan de ser homogéneasy se encuentran fuertemente atra-
vesadas por las intersecciones de clase, etnicidad y posicién social. La critica femi-
nista posterior, por tanto, profundizé en la:

Potencia del cuidado en dos dmbitos: como ejercicio de resistencia ante las con-
diciones de vida cada vez mas precarizadas del sistema neoliberal (especialmen-
te en la propuesta de lo denominado como Radical Care) y respecto a la importan-
cia del cuidado al momento de pensar y hacer democracia y justicia (Fernindez,
2024, p. 138).

Desde esta mirada, el cuidado permite problematizar la nocién del “sujeto
liberal auténomo para pensar la interdependencia y la vulnerabilidad como
constitutivas de la subjetividad, del lazo social y de la relacién ética con la
comunidad” (Ferndndez, 2024, p. 138). Este giro es fundamental, pues desplaza
el foco desde una esencia femenina hacia una condicién humana universal de
vulnerabilidad, que nos hace a todos potencialmente necesitados de cuidado y
responsables de cuidar.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 31
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

Por otro lado, la teoria de Tronto aporta una herramienta crucial para
entender la perpetuacién de estas desigualdades respecto del cuidado con el
concepto de ‘irresponsabilidad privilegiada (Tronto, 1993). Este mecanismo
describe cémo los grupos sociales privilegiados—frecuentemente varones,
blancos y de clases altas—pueden eludir las tareas de cuidado y, lo que es mas
significativo, ni siquiera percibir la necesidad de hacerlo. La ‘irresponsabilidad
privilegiada opera en la primera fase del cuidado (preocuparse), donde la capaci-
dad de detectar necesidades estd mediada por la posicién social. Quienes gozan
de este privilegio no necesitan ‘hacerse cargo porque su estatus les permite
ignorar las vulnerabilidades de los demas, externalizando el trabajo de cuidado
hacia mujeres, racializados y clases trabajadoras. Asi, la distribucién desigual del
cuidado no es solo un problema de quién realiza el trabajo, sino de quién tiene el
lujo de no verlo.

La critica feminista: Entre lainterdependenciay las configuraciones
afectivas patriarcales

Los estudios del cuidado han estado inicialmente ligados a un supuesto sustrato
natural, generalmente ligado a la divisidén sexual del trabajo, se asume en ese
sentido que cuidar es una condicién natural de nuestra especie debido a nuestra
capacidad de vincularnos con el otro desde nuestras emociones y la moralidad de
estas, especialmente las mujeres nacerian con una hipotética capacidad innata
para cuidar, en ese sentido Guevara et al. (2011) y Waldow (2008) afirman que:

Por su propia naturaleza, el cuidado determina dos significados, relacionados
intrinsecamente: ‘actitud de desvelo, de solicitud y de atencién para con el otro.
De preocupaciény de inquietud, porque la persona que tiene el cuidado se sienta
envuelta afectivamente unido al otro’. Por consiguiente, estimamos que el cui-
dado estd en la naturaleza y en la constitucién misma del ser humano, lo que
significa reconocerlo, como un modo de ser esencial, siempre presente en suvida
(Guevara et al., 2011, p. 2).

Cuidar implica un movimiento hacia algo o alguien que nos interesa o preocupa.
El acto de cuidar es, por lo tanto, una accién con una direccionalidad concreta y
determinada. Es una accién que nos impulsa a actuar, que nos motiva. Es una
accién moral que busca, como se menciond anteriormente, aliviar, satisfacer,
ayudar, consolar y apoyar (Waldow, 2008, p. 90)'.

Sin embargo, la perspectiva de Fernindez (2024) nos invita a pensar en las
‘configuraciones afectivas patriarcales’ que enmarcan el cuidado. Estas configu-
raciones movilizan de forma disonante emociones como “el amor, el sacrificio, la
bondad y la empatia como también el asco, la humillacién y la repulsion” (Fernan-
dez, 2024, p. 141). Reconocer esta ambivalencia es un acto politico que permite
“desromantizar, idealizar o normalizar el cuidado” (Fernindez, 2024, p.143).

7 Traduccién propia

32



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

La pregunta, entonces, no es solo si a quien cuida le agrada o desagrada
cuidar, sino bajo qué estructuras de poder y mandatos de género se experimen-
tan esas emociones. Sara Ahmed (2015), alerta sobre el ‘imperativo de la felicidad’
y el deseo de ‘sentirnos seguros y cuidados’, que pueden responsabilizar indivi-
dualmente a los sujetos de su bienestar, enmascarando las causas estructurales
de la precariedad. Asi, la dimensién emocional no es un mero sustrato biolégico
0 constructo normativo, sino un campo de batalla donde se disputan significa-
dos, se asignan responsabilidades y se naturalizan desigualdades.

Reciprocidad, derechoy corresponsabilidad: El cuidado como categoria
politica

Un aspecto definitorio de las relaciones de cuidado radica en su cardcter relacio-
nal y, con frecuencia, reciproco. Esta reciprocidad, sin embargo, no siempre es
simétrica ni justa, como sefiala Soto-Villagran (2022), generalmente estd cruzada
por distinciones de sexo-género y de trabajo publico-privado.

No es unilateral, estd implicado en relaciones de reciprocidad e interdependen-
cia entre las personas cuidadas y las cuidadoras, lo que revela que en algiin momento
de la vida algunas personas podrin ser cuidadas y en otras cuidadoras o inclusive,
mas a menudo de lo que pensamos, estos papeles son simultineos (Soto-Villagrin,
2022, p. 60).

Siguiendo con este proceso de critica al cuidado como normativo ideal
sustentado en una supuesta ‘biologia del cuidado femenina, Comas DArgemir
(2017) analiza esta dindmica bajo tres logicas, El cuidado como don, el cuidado
como reciprocidad y el cuidado como mercancia y advierte, recordando que,
aunque las emociones estdn presentes, siempre estdn cruzadas por la condicidn
politica de quien cuida y a quien se debe cuidar.

La deuda se halla en la base del sistema moral que articula las responsabilida-
des de cuidados. Pero esta obligacion moral esta desigualmente repartida entre
hombres y mujeres. También estd desigualmente repartida entre la familia y los
otros agentes que intervienen en el cuidado social (Estado, mercado y comuni-
dad), conformando una arquitectura institucional generizada (Comas DArge-
mir, 2017, p. 18).

Es esta desigual distribucién la que conduce a la necesidad de plantear el
cuidado como un derecho humano fundamental, pues aunque existe como
supuesto bioldgico en la necesidad de supervivencia que tenemos los seres
humanos como especie y un ideal normativo a alcanzar asociado a ello, esto no
implica que el cuidado (como las emociones), sea una determinacién natural o
cultural (no es ni una habilidad innata ni un imperativo obligatorio), sino que
implica un esfuerzo bioldgico y cultural por realizarse, en ese sentido, Pautassi
(2016) argumenta que:

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 33
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

La consideracién del cuidado como un derecho universal que incluya a todos y a
todas, en su potestad de reclamar el derecho a ser cuidado, a cuidar y a cuidarse
(autocuidado), significa que no se trata solo de impulsar acciones que aumentan
la oferta de servicios reproductivos (educativos, de primera infancia, salud, cul-
turales, seguridad social), fundamentales sin duda, sino que transversalmente se
aborden las responsabilidades, permisos legales, arreglos familiares y societales:
inversidn pero también reconocimiento (Pautassi, 2016, p. 40).

Asi, para el caso del Estado mexicano, un avance en este sentido se dio en el
afio 2020, al aprobarse el proyecto de reforma para elevar a rango constitucional
el ‘derecho al cuidado digno, atn pendiente de aprobacién final por el Senado,
que representa un esfuerzo por trasladar la ética del cuidado a la esfera de los
derechos exigibles y la responsabilidad estatal.

En noviembre de 2020, la Cimara de Diputados de México aprobd el
proyecto de reforma para elevar a rango constitucional el ‘derecho al cuidado
digno'y a cuidar, a partir de la reforma de los articulos 4 y 73 de la Constitucion
Federal mexicana que establece la obligacién del Estado de promover la corres-
ponsabilidad entre mujeres y varones en las actividades de cuidado (Sistema de
Informacidn Legislativa, 2020). Aun estd pendiente de aprobacién en el Senado
de la Republica.

El cuidado profesionalizado: La enfermeriay la tension entre lo clinicoy
lo emocional

Hablar del derecho al cuidado desde su reconocimiento como un esfuerzo biold-
gico-cultural a partir de reconocer la desigualdad politica sexo-generizada del
mismo, implica a su vez mencionar el papel que juega el cuidado en nuestras
sociedades occidentales cruzadas por el discurso de la técnica, la llamada profe-
sionalizacién del cuidado, particularmente en el campo de la enfermeria, la cual
ilustra de manera ejemplar la tensién entre sus dimensiones técnica-biologicista
y cultural-normativa. Waldow (2008) traza la genealogia de esta profesién, recor-
dando que:

Alolargo de su historia, la enfermeria se ha asociado con los términos cuidado y
asistencia. Si bien se utilizan indistintamente, se observan algunas diferencias.
El cuidado es anterior a la enfermeria y, histéricamente, se evidencia una estre-
cha conexién con la practica religiosa, en el sentido de ofrecer consuelo, tanto
fisico como espiritual, a quienes lo necesitaban (mds bien espiritualmente), ade-
mas de refugio y alimento. Quienes se dedicaban a la caridad también curaban
heridas; durante las guerras, habia voluntarios que atendian a los soldados. Con
la construccidn de hospitales, se recurria a personas sin formacién para “cuidar”
a los enfermos, y hubo una época en que estas personas, al ser expulsadas las
religiosas de estos lugares, eran de dudosa reputacion, prostitutas y alcohdlicos
(Waldow, 2008, p. 89)°.

8 Traduccién propia

34



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

Sin embargo, esta vision técnica convive con una comprensioén mas integral
del ser humano, a menudo rescatada desde enfoques holisticos. Suassuna (2006),
por ejemplo, describe un modelo terapéutico que comprende al ser-en-el-mundo
en “las dimensiones: corporal (basar, soma); psiquica (néfesh, el alma); la dimen-
sidén noética de la psique (nous, conciencia sin objeto); y la espiritual (rouah,
pneuma, aliento)” (p. 70)°. Esta perspectiva reconoce que el cuidado efectivo debe
atender simultineamente a la biologia y la cultura: la moral y la corporalidad del
paciente, integrando el conocimiento cientifico con la compasién y el consuelo.

Fisurando las configuraciones afectivas patriarcales

En definitiva, la constitucién biolégica-cultural del cuidado no puede entenderse
al margen de su entramado politico, social y econémico. Lejos de ser un mero
recurso natural o un imperativo moral abstracto, es un terreno de disputa donde
se reproducen y, potencialmente, se desafian, las desigualdades de sexo-género,
siempre combinando la biologia y la cultura del mismo.

Segin Fernindez (2024), una agenda feminista en torno a los cuidados
no deberia limitarse a disputar las condiciones estructurales y sociales en que
se organiza este trabajo, sino también cuestionar y desmontar el entramado
afectivo patriarcal que liga el cuidado a lo femenino. Mas que proponer un reper-
torio emocional “nuevo” sobre los cuidados, se busca interrumpir su supuesto
vinculo natural con emociones como el amor, la compasién o el sacrificio, enten-
didas como marcas propias de las mujeres.

Pensar el cuidado desde la vulnerabilidad y la interdependencia, recono-
ciendo sus afectos ambivalentes —el amor, pero también el desgaste; la empatia,
pero también la repulsién—, permite desmontar los esencialismos que lo han
subvalorado como ‘cosa de mujeres’ o, paraddjicamente, lo han romantizado. Se
trata de reivindicar el cuidado en tanto trabajo, relacién politica y critica feminis-
ta, colectiva y situada, que se erige como pilar fundamental para la construccién
de una sociedad verdaderamente justa, donde la sostenibilidad de la vida esté en
el centro de la politica, la economia y la ética (Ferndndez, 2024).

Discusion

La dimension emocional del cuidado y la percepcion de inseguridad

El cuidado se erige como una categoria analitica fundamental que opera en
la interseccién entre la biologia —en tanto conjunto de practicas destinadas a

garantizar la supervivencia— y la cultura —como un entramado de discursos
normativos que prescriben modos de relacién y bienestar—.

9  Traduccién propia

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 35
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

Sin embargo, para comprender su funcionamiento concreto en la vida
social, es necesario interrogarnos: ;cémo se articula esta dualidad en las légicas
de la percepcidn, la experiencia y la expresién emocional? Para explorar esta
cuestion, tomaremos como caso paradigmdtico la percepcién de inseguridad,
analizandola como un fenémeno socioafectivo donde la dimensién emocional
del cuidado se hace visible de manera particularmente aguda. Este andlisis nos
permitird observar cmo el cuidado, lejos de ser una abstraccién, es una practica
encarnada que moviliza y es movilizada por registros emocionales especificos.

La ascension expresiva del cuidado: De la obligacién privada al derecho
legitimo

En el transcurso de las dltimas dos décadas, el discurso del cuidado ha devenido
en un notable posicionamiento en la agenda publica hispanoamericana, trans-
formandose de un mandato implicito y doméstico en un discurso moral y
politicamente expresado. Este transito no es meramente retdrico; implica una
profunda reconfiguracién de los imaginarios sociales sobre la responsabilidad y
la dignidad. Como sitta histéricamente Pautassi (2016), si la primera década del
siglo XXT fue la “década de los derechos” (p. 36), la segunda (2010-2020) puede
caracterizarse como la “década del cuidado” (p. 36). Este giro discursivo pretende
transformar el cuidado de una carga privada y feminizada a un derecho funda-
mental que los Estados estdn constitucionalmente compelidos a garantizar.

La X Conferencia Regional de la Mujer de América Latina y el Caribe del afio
2007 en Quito fue un hito en este proceso, consagrando un enfoque de derechos
que significa que “toda persona tiene derecho a ‘cuidar, a ser cuidadoy a cuidarse
(autocuidado)” (Pautassi, 2016, p. 38). Este marco “desvincula el ejercicio del
derecho de la condicién o posicién que ocupe” (Pautassi, 2016, p. 38), la persona,
independizandolo, por ejemplo, de su estatus laboral. Este nuevo paradigma
asocia el cuidado con etiquetas emocionales colectivas de bienestar, certidum-
bre y progreso, generando la expectativa legitima de una proteccién estatal que
mitigue la vulnerabilidad individual. Si bien, como mencionan Martinez et al.
(2024), cabe reconocer que el derecho al cuidado se encuentra en una fase de
‘emergencia o ‘surgimiento’, una expresividad ya definida juridicamente, pero
cuyas consecuencias en las experiencias culturales de las personas atin es muy
temprano para afirmar.

El reconocimiento del derecho humano al cuidado se encuentra en una fase de
emergencia o de surgimiento en Latinoamérica. Ello se evidencia en la existencia
de diversos instrumentos de soft law, en tratados internacionales de alcance uni-
versal y regional de derechos humanos vinculantes para los Estados, en las ob-
servaciones generales elaboradas por los Comités que velan por el cumplimiento
de los tratados, en su reconocimiento expreso en la Convencién Interamericana

36



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

Sobre la Proteccién de los Derechos Humanos de las Personas Mayores, en las
distintas regulaciones constitucionales y en la jurisprudencia judicial y constitu-
cional de diferentes paises latinoamericanos (Martinez et al., 2024, p. 309).

Desde la perspectiva de una ética feminista critica (Fernandez, 2024), este
giro discursivo no esta exento de tensiones. Existe el riesgo de que el lenguaje
de los derechos sea absorbido por racionalidades neoliberales que, al exaltar la
“autonomia’y el “autocuidado” como objetivos individuales, terminen trasladan-
do a las personas —y en particular a las mujeres— la carga principal de garan-
tizar su propio bienestar. Bajo esta logica, se las hace responsables tanto de la
gestién de sus emociones como de sus condiciones materiales crecientemente
precarizadas, exigiéndoles que produzcan por si mismas las condiciones de
su autocuidado y replegando nuevamente las necesidades de cuidado al plano
individual. De este modo, el derecho al cuidado se vuelve un terreno en disputa:
puede ser leido, por un lado, como un logro de la ética feminista que afirma la
corresponsabilidad social y, por otro, como una pieza funcional a un sistema que
contintia precarizando la vida.

El autocuidado como experiencia sensible: Conciencia, agenciae
interdependencia

La experiencia sensible del cuidado se observa de manera nitida en la figura del
autocuidado. Guevara et al. (2011) lo definen no como un acto narcisista, sino
como una actitud “basica del ser humano, determinante para estar en el mundo.
En este sentido, el cuidar de si es una actividad para responder a las necesidades
particulares, concretas, fisicas, espirituales, intelectuales, psiquicas y emociona-
les de si mismo y de otros” (p. 3). Lejos de ser una practica aislada, el autocuidado
es la base neurdlgica de la interdependencia. Solo un sujeto que se reconoce a si
mismo como un ser vulnerable y merecedor de cuidado puede, ala vez, cuidar de
otros de manera sostenible, ética y no sacrificial.

Un ejemplo claro de esta dindmica se encuentra en la relacién especializada
enfermera-paciente. El estudio de Molina y Castafio (2004) sobre el embarazo
adolescente muestra cémo la ‘conciencia de la paciente —su ‘claridad y decisién
frente a la situacién— y el reconocimiento de su capacidad de agencia fueron
tan cruciales para su cuidado como los conocimientos clinicos de la enferme-
ra. Paralelamente, la competencia profesional del cuidador se revela como un
pilar indispensable. Esta competencia, segiin Molina y Castafio, integra una
triple dimensién: “la competencia cientifico-técnica, la competencia social
y una competencia emocional llamada también inteligencia emocional” (p.
169), definida como “el vinculo entre los sentimientos, el caricter y los valores
morales que nos permiten tomar las riendas de nuestros impulsos y emociones,
comprender los sentimientos mas profundos de nuestros semejantes y manejar
de manera adecuada nuestras relaciones” (p. 169).

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 37
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

Esta perspectiva revela que las emociones no son un componente ‘blando’
del cuidado, sino un elemento técnico y relacional fundamental para su eficaciay
calidad. La gestién consciente de las propias emociones y las ajenas se convierte
en una herramienta clave para el ejercicio competente del cuidado.

La percepcion emocional del cuidado: Incertidumbre y riesgo

La percepcién emocional, en tanto episteme de la dimensién emocional, permite
conectar el cuidado con la sensibilidad corporal inmediata y pre-reflexiva, asi
como proyectiva de algo que podria pasar en el futuro y se siente en el presente,
tal como se verd mis adelante con la inseguridad (Antén, 2015; Ahmed, 2015;
Nievas, 2014; Gutiérrez, 2006; Jasso, 2013; Lopez y Lopez, 2017). En el dmbito
sanitario, Milos y Larrain (2015) establecen una distincién crucial entre incerti-
dumbre: “desconocer el grado de probabilidad con que ocurrird un hecho” (p. 144)
y riesgo: “la contingencia o proximidad de un dafio, cuya ocurrencia es conocida”
(p- 144). Esta distinci6n es extrapolable y vital para analizar la percepcién de inse-
guridad en un contexto social mas amplio.

La incertidumbre se correlaciona con un conocimiento emocional no cons-
ciente, una sensacién difusa y visceral de amenaza sin un objeto claramente
identificable. Es un presentimiento corporal. El riesgo, en cambio, implica una
proyeccion consciente hacia un futuro de dafio potencial, un “miedo anticipado”
(Fuentes y Rosado, 2008, p. 100). Sara Ahmed (2015) profundiza en esta idea,
argumentando que el “miedo nos proyecta del presente al futuro. Pero la sensa-
cién de miedo que nos sitda en el futuro es una energética experiencia corporal
en el presente” (p. 65)°. Ambos estados —la incertidumbre difusa y el riesgo
anticipado— son, en esencia, modalidades perceptivas del cuidado: son las
maneras en que el cuerpo siente, conoce y responde a la vulnerabilidad propiay
ajena, activando mecanismos de alerta y proteccién. Esta percepcidn es, como
sugiere Hochschild (1975), propia de un:

‘Actor sintiente’, que al mismo tiempo conoce y siente, los actores no deben ser
vistos mds como controladores de sangre fria o como ciegos que expresan sus
emociones de manera incontrolada, sino como seres humanos que son actores
sintientes, somos conscientes de nuestras experiencias y respondemos cons-
cientemente a nuestros sentimientos y a las expectativas culturales que les con-
ciernen (Hochschild, 1975, p. 283)".

El cuidado, en la definicién de Fisher y Tronto (1990, p. 40), es aquella acti-
vidad que “incluye todo lo que hacemos para mantener, continuar o reparar
nuestro ‘mundo”, se ejecuta desde este lugar de conciencia sensible, sintetizando

constantemente lo biolégico y lo cultural en un cuerpo que siente y actda.

10 Traduccién propia

11 Traduccién propia

38



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

La percepcion de inseguridad como sintoma de un cuidado colectivo
fallido

La percepciéon de inseguridad puede leerse, entonces, como la experiencia
emocional de un cuidado social amenazado, deficiente o ausente. No se reduce
a un temor estadistico al delito, sino que es una sensacién aguda de que el
entramado social y estatal que deberia sostener la vida y garantizar condiciones
basicas de existencia se ha quebrado o es insuficiente. Como argumenta Kessler
(2009), es indisociablemente subjetiva y objetiva; es una “percepcién o un senti-
miento, porque expresa una demanda, la sensacién de una aporia con respecto
a la capacidad del Estado para garantizar un umbral aceptable de riesgos que se
perciben ligados al delito” (p. 12).

Los indicadores de la Encuesta de Seguridad Publica Urbana del INEGI
(2025) en México (principal manera de medir la percepcién de inseguridad en
el estado mexicano), reflejan empiricamente esta dualidad perceptiva. Variables
como la “Percepcién de inseguridad por temor al delito” o el “Cambio de hibito
por temor al delito” corresponden a la proyeccién consciente de riesgo. Otras,
como la “Atestiguacion de conductas delictivas o antisociales” o la “Violencia en el
entorno familiar”, apuntan a una incertidumbre corporalizada, un conocimiento
normalizado de amenazas latentes que erosionan continuamente la posibilidad
de cuidary ser cuidado en entornos seguros®.

Desde la critica feminista, esta percepcién de inseguridad estd marcada por
configuraciones afectivas patriarcales. El mandato social de proteccién recae
desproporcionadamente sobre las mujeres, quienes experimentan el miedo en
el espacio publico como una limitacién constante a su autonomia y movilidad,
y en el espacio privado, a menudo, como la asuncién de cuidados en condicio-
nes de violencia, desproteccién o precariedad extrema. La inseguridad es, asi,
la antitesis emocional de un cuidado digno, corresponsable y colectivamente
garantizado.

Hacia una politica del cuidado desde la percepcién compartiday la
reconstruccion de laseguridad

Ante este panorama, reducir la percepcidn de inseguridad exige ir mas alla de
las politicas de mano dura y avanzar hacia una politica del cuidado colectivo. No
basta con combatir el delito; es necesario reconstruir activamente las condicio-
nes materiales, simbdlicas y relacionales que permitan a las personas sentirse

12 Cabe decir que desde el inicio de la medida de percepcién de inseguridad por esta encuesta, a partir
dela segunda década del presente siglo, la poblacion en México que percibe inseguridad ha rondado
alrededor del 60%, es decir, la mayoria de los mexicanos viven con inseguridad, lo cual da cuenta
del fracaso del cuidado colectivo expresado en las incertidumbres y riesgos que las personas que
residen en el pais perciben.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 39
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

seguras. Como sugieren Lopez y Lopez (2017), “la dimensién emocional en las
acciones de un colectivo, al dar cuenta de cémo el miedo paraliza en lo individual
puede ser resignificada y transformada en el &mbito social” (p. 55). La participa-
cién comunitaria, la construccién de redes de apoyo vecinal y la reapropiacién de
los espacios colectivos son formas de convertir el miedo individual en una accién
colectiva de cuidado del territorio y de quienes lo habitan.

En este marco, la seguridad emerge no como la mera ausencia de amenazas,
sino como la experiencia emocional positiva y compartida de un cuidado social-
mente garantizado. El ejemplo de la participacién de los pacientes en su propia
seguridad clinica, como afirman Milos y Larrain (2015), resulta un buen caso: “la
participacién de los pacientes en la seguridad de la atencién ha sido reconoci-
da como una estrategia, tanto en la gestién de los riesgos de su propia atencién
como en la creacién de sistemas de prestacion de asistencia mis seguros” (p.
147). Cuando las personas son reconocidas como agentes activos y corresponsa-
bles de su cuidado y el de su comunidad, la incertidumbre se reduce y el riesgo
se gestiona de forma colectiva y democrética. La informacidn, en este sentido,
actia como una suerte de filtro ante posibles errores y es clave para construir una
cultura y biologia de la seguridad que nace del cuidado mutuo.

La percepcion de inseguridad como espejo de nuestra capacidad colectiva
de cuidar

En sintesis, la percepcién de inseguridad ejemplifica de manera elocuente y
dramatica la dimensién emocional del cuidado. Revela que cuidar no es solo un
acto material o un principio ético abstracto, sino una percepciéon encarnada que
oscila constantemente entre la incertidumbre y el riesgo, entre lo que se intuye
y lo que se anticipa. Una politica del cuidado debe, por tanto, intervenir en este
nivel perceptivo, trabajando para transformar las experiencias individuales de
vulnerabilidad y miedo en experiencias colectivas de seguridad, confianza y
corresponsabilidad.

La centralidad del cuerpo, como ‘yo sintiente’ que percibe y es percibido, se
erige como el punto de partida inexcusable para cualquier estrategia que busque
fortalecer el cuidado. Al reconocer que la inseguridad, al igual que el cuidado,
“esta presente tanto en los humanos como en los animales, [y que] la diferencia
radica en que solo los primeros realizan una gestién cultural” (Antén, 2015, p.
272), podemos asumir la tarea politica de gestionar nuestra seguridad a través de
la construccién de un entramado social donde el cuidado sea el principio orga-
nizador de la vida en comin. La percepcién de inseguridad, en tltima instancia,
es el termémetro emocional de nuestra fallida o lograda capacidad colectiva de
cuidar y sustentar la vida de todos y todas.

40



Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

Conclusiones

Hacia una comprensién integral del cuidado desde su dimensién
emocional

Alo largo de este trabajo, la dimensién emocional se ha erigido como un marco
analitico para observar fenémenos sociales complejos, superando dicotomias
estériles y realizando una sintesis productiva entre lo bioldgico y lo cultural.
A través de las categorias de percepcidn, experiencia y expresiéon emocional,
hemos abordado el cuidado como un discurso y una practica social que opera,
efectivamente, como una bisagra entre estas dos dimensiones constitutivas de
lo humano.

Esta aproximacién nos ha permitido reconocer el cuidado en su doble
caracter: como trabajo material fundamental para la supervivencia y reproduc-
cién de la especie, y como ideal normativo que apela a una moral de la solici-
tud y la atencién al otro. Sin embargo, como se desarrolla en este articulo, esta
dualidad debe ser leida a la luz de la critica feminista, que problematiza cual-
quier esencialismo y revela cémo el cuidado estd atravesado por relaciones de
poder, sexo-género y clase.

El cuidado se configura, asi, en una relaciéon de interdependencia que nos
constituye como sujetos vulnerables y necesitados de redes de sostén. Lejos del
ideal del individuo auténomo liberal, la ética feminista del cuidado nos permite
comprender que la vulnerabilidad y la interdependencia son condiciones onto-
légicas que sittian al cuidado en el centro de la vida social, la construccién de lo
comun y la prictica democritica.

Desde esta perspectiva, es posible —y productivo— observar el cuidado con
las mismas epistemes con las que analizamos la dimensién emocional:

A nivel expresivo, el cuidado se ha constituido en un discurso legitimo emergente
asociado a los derechos humanos, que apela a emociones colectivas de bienestar,
certidumbre y progreso, pero que también puede ser cooptado por légicas neoli-
berales de responsabilizacién individual.

A nivel experiencial, el cuidado se manifiesta como un acto consciente de auto-
cuidado y cuidado del otro, donde la gestién de las emociones propias y ajenas se
revela como una competencia técnica y relacional fundamental para su eficacia.

A nivel perceptivo, el cuidado implica la capacidad de anticipar riesgos y gestionar
incertidumbres, operando tanto en el registro consciente de la previsién como en
la intuicién corporal difusa de amenazas latentes.

Como en el caso de las emociones, el conocimiento y la practica del cuidado
articulan de manera inextricable lo biolégico y lo cultural en un sujeto-organis-
mo que, si bien acttia frecuentemente de manera consciente, también responde a
estimulos y mandatos afectivos que operan por debajo del umbral de la concien-
cia, particularmente en el 4mbito de la percepcién emocional.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 41
ISSN: 2602-8425



La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

El analisis de la percepcién de inseguridad como ejemplo de la dimensién
perceptiva del cuidado ha resultado particularmente elocuente. Hemos obser-
vado cémo la inseguridad puede leerse como la experiencia emocional de un
cuidado colectivo fallido o amenazado. Esta percepcién se articula a través de
dos modalidades complementarias: el riesgo (proyeccién consciente de un dafio
futuro) y la incertidumbre (sensacién difusa de amenaza sin objeto claro), ambas
constitutivas de la manera en que los cuerpos sienten y responden a la vulnerabi-
lidad en contextos sociales precarizados.

Desde la ética feminista, es crucial destacar que estas experiencias percep-
tivas estin marcadas por configuraciones afectivas patriarcales que asignan
desproporcionadamente las cargas del cuidado y el miedo sobre los cuerpos
feminizados, naturalizando asi desigualdades profundas. No obstante, desde
la éptica de Tronto, la percepcién de inseguridad puede leerse como el sintoma
emocional de un proceso de cuidado colectivo profundamente fracturado.
Las fases del cuidado propuestas por la autora nos permiten diagnosticar esta
fractura:

1. Preocuparse (caring about): La percepcién de inseguridad surge cuando
falla la capacidad social de ‘preocuparse’ por la seguridad de todos sus
miembros. La ‘irresponsabilidad privilegiada hace que las necesidades
de seguridad en ciertos territorios o para ciertos cuerpos (mujeres,
racializados) sean sistemdaticamente ignoradas.

2. Hacerse cargo (taking care of): El Estado y las instituciones, al no ‘hacerse
cargo de manera efectiva y corresponsable de la seguridad, delegan
esta responsabilidad en individuos y comunidades, generando una
sensacion de abandono.

3. Brindar atencidén (care-giving): Las politicas de seguridad basadas
Unicamente en la coercién (mds policia, mas ejército) constituyen una
forma de ‘brindar atencién’ deficiente, que no repara el mundo sino
que a menudo lo dafia mas, al no abordar las causas estructurales de
la violencia.

4.  Recibir atencidn (care-receiving): La ciudadania, en su rol de destinataria
de estas politicas, ‘recibe’ una atencién que no responde a sus necesida-
des reales de cuidado y proteccién, sino que incrementa la desconfian-
zay el miedo. La falta de mecanismos para evaluar esta fase—escuchar
ala comunidad—agrava la desconexién.

Asi, la percepcién de inseguridad no es solo miedo al delito, sino la sensi-
bilidad de habitar una sociedad que no logra articular un cuidado colectivo
integrado. En definitiva, integrar el marco de Joan Tronto nos permite concluir
que la dimensién emocional del cuidado no puede disociarse de su arquitectura
politica. Su modelo de las cuatro fases del cuidado ofrece una brdjula analiti-
ca para diagnosticar los fallos sistémicos—desde la incapacidad de preocupar-
se hasta la negacién de la respuesta de quien recibe atencién— que subyacen a
experiencias colectivas como la percepcién de inseguridad.

42



Eduardo Osiel Martell Hernandez
bsa Caro Lujan

Las conclusiones de este articulo apuntan, por tanto, a la necesidad de seguir
profundizando en una agenda de investigacién y accién politica que, desde una
perspectiva critica feminista, fisure las configuraciones afectivas patriarcales
que subyacen al cuidado. Se trata de reivindicar el cuidado no como un destino
natural de las mujeres, ni como un recurso infinito e invisible, sino como trabajo,
relacién politica y ética colectiva que debe ser colocado en el centro de la orga-
nizacién social, la economia y la construccién de una justicia verdaderamente
feminista. Solo asi podremos transformar las experiencias de vulnerabilidad e
inseguridad en pricticas de interdependencia, corresponsabilidad y cuidado
colectivo que sustenten una vida vivible para todos y todas.

Referencias

Ahmed, S. (2015). The Cultural Politics of Emotion. Routledge. Antén, F. (2015).
Antropologia del miedo. Methaodos.Revista de Ciencias Sociales, 3,(2),
262-275, https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=441542974008

Batthydny, K. (2021). Politicas del cuidado. UAM-Cuajimalpa y CLACSO.

Biess, F., & Gross, D. M. (Eds.). (2014). Science and emotions after 1945: A transatlan-
tic perspective. University of Chicago Press.

Cedillo Hernandez, P., Garcia Andrade, A. y Sabido Ramos, O. (2016). Afectiv-
idad y emociones, en Alcantara, E., Moreno, H. Conceptos clave en los
estudios de género, I. PUEG-UNAM, 15-34.

Clough, P. T., & Halley, J. (Eds.). (2007). The affective turn: Theorizing the social.
Dubke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822389606 .

Comas DArgemir, D. (2017). El don y la reciprocidad tienen género: las bases
morales de los cuidados. Quaderns-e de I'Institut Catala d'’Antropologia,
22(2),17-32..

Damasio, A. (2011). En busca de Spinoza. Neurobiologia de la emocion y los sentimien-
tos. Ediciones Destino

Darat, N. (2021). Autonomia y vulnerabilidad. La ética del cuidado como perspec-
tiva critica. Isegoria, Revista de Filosofia moral y politica, 64,(eo3)https://
doi.org/10.3989/isegoria.2021.64.03

Darwin, C. (2004). El origen de las especies. Porraa.

Esperidido, E. (2006). Reflexdes do Cuidado: Uma Aproximagao. Revista da Abor-
dagem Gestaltica: Phenomenological Studies, XII(1), 75-82, https://www.
redalyc.org/articulo.oa?id=357735503006.

Faermann Eizirik, M. (2007). O cuidado com a diferenga. Revista Educagio
Especial, 30, 1-8, https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313127400002

Fernindez, R. (2024). Cuidados y feminismos: nudos, complejidades, posib-
ilidades. Alegria D. y L.Vivaldi (edits.). Reflexiones feministas sobre los
cuidados, LOM, ediciones.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 43
ISSN: 2602-8425


https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=441542974008
https://doi.org/10.1215/9780822389606
https://doi.org/10.3989/isegoria.2021.64.03
https://doi.org/10.3989/isegoria.2021.64.03
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=357735503006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=357735503006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313127400002

La dimension emocional del cuidado: Una aproximacion desde la percepcién de inseguridad

Fisher, B., & Tronto, J. (1990). Toward a Feminist Theory of Care. En E. K. Abel
& M. K. Nelson (Eds.), Circles of Care: Work and Identity in Women’s Lives.
State University of New York Press, 35-62

Fuentes Gémez, J. y Rosado Lugo, M. (2008). La construccién social del miedo
y la conformacién de imaginarios urbanos maléficos. Iztapalapa Revista
de Ciencias Sociales y Humanidades, 64-65(29), 93-115, https://www.redalyc.
org/articulo.oa?id=39348722005

Garcés-Vieira, M. V., y Sudrez-Escudero, J. C. (2014). Neuroplasticidad: Aspectos
bioquimicos y neurofisioldgicos. CES Medicina, 28(1), 119-131, Garcia
Andrade, A. (2019). Neurociencia de las emociones: la sociedad vista
desde el individuo. Una aproximacién a la vinculacién sociologia-neu-
rociencia. Socioldgica (México), 34(96), 39-71.

Gilligan, C. (1993). In a Different Voice: Psychological Theory and Women'’s Develop-
ment. Harvard University Press.

Guevara, B., Zambrano de Guerrero, A. y Evies, A. (2011). Cosmovisién en el
cuidar de siy cuidar del otro. Enfermeria Global, 10(1), 1-7,

Gutiérrez Lozano, S. (2006). Vivir la inseguridad en la Ciudad de México, El
Cotidiano, 21(135), 18-29,

Hochschild, A. (1975). The Sociology of Feelings and Emotions: Selected possi-
bilities. Sociological Inquiry, 45, 280-307, https://doi.org/10.1111/].1475-
682X.1975.tb00339.X.

INEGI (2025). Informacién de Gobierno, Seguridad Piblica e Imparticion de Justicia.
Encuesta Nacional de Sequridad Pitblica Urbana (ENSU).

Jasso Lopez, C. (2013). Percepcién de inseguridad en México. Revista mexicana
de opinién publica, 15, 13-29, https://www.redalyc.org/articulo.
0a?id=487456183002.

Kessler, G. (2009). El sentimiento de inseguridad: Sociologia del temor al delito. Siglo
XXI Editores.

Lara, A. y Dominguez, G. E. (2013). El Giro Afectivo. Athenea Digital. Revista de
Pensamiento e Investigacién Social, 13(3), 101-119,

Lépez Sanchez, O. y Lopez, G. (2017). Redes de periodistas para vencer el
miedo: comunidades emocionales ante la violencia de Estado. El caso
de México, Revista de Estudios Sociales, 62, 54-66, https://doi.org/10.7440/
res62.2017.06.

Lépez Sanchez, O. (2019). Extravios del alma mexicana. Patologizacién de las
emociones  en los diagnosticos psiquiatricos. UNAM-FES Iztacala.

Martell Herndndez, E. O., y Caro Lujan, N. R. (2023). Mis alld de la cultura y la
biologia, hacia una sociologia relacional de estudio de las emociones.
Trabajo Social, 25(1), 29-51, https://doi.org/10.15446/ ts.v25n1.101903.

Martinez Placencia, V., Henriquez Vifias, M. y Rodriguez Atero, M. (2024).
Derecho al cuidado: ;Nuevo derecho humano en Latinoaméri-
ca?. Estudios Constitucionales, 22(2), 287-315, https://doi.org/10.4067/
S0718-520020240002002.87.

44


https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39348722005
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39348722005
https://doi.org/10.1111/j.1475-682X.1975.tb00339.x
https://doi.org/10.1111/j.1475-682X.1975.tb00339.x
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=487456183002
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=487456183002
https://doi.org/10.7440/res62.2017.06
https://doi.org/10.7440/res62.2017.06
https://doi.org/10.15446/
https://doi.org/10.4067/S0718-52002024000200287
https://doi.org/10.4067/S0718-52002024000200287

Eduardo Osiel Martell Hernandez
Nelly Rosa Caro Lujan

Massumi, B. (1995). The autonomy of affect. Cultural Critique. The Politics of
Systems and Environments, 11(31), 83-109, Stable http://links.jstor.org/
sici?sici=0882-4371%28199523%290%3A31%3C83%3ATAOA%3E2.0.CO%3
B2-W.

Milos, P., y Larrain, A. (2015). La vinculacién ético-juridica entre la gestion del
cuidadoyla gestién de riesgos en el contexto de la seguridad del paciente.
Aquichan, 15,(1), 141-153, https://doi.org/10.5294/aqui.2015.15.1.13.

Molina Restrepo, M. E. y Castafio Lopez, R. A. (2004). Aprender a cuidar
cuidando. Investigaciony Educacién en Enfermeria, XX11(2),166-171, https://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=105216892002

Nievas, F. (2014). Miedos ;Cudl es el peligro?. Revista Latinoamericana de Estudios
sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, 6(16), 56-65,

Pautassi, L. (2016). Del ‘boony’ del cuidado al ejercicio de derechos. Sur, 13(24),
35-42, https://sur.conectas.org/wp-content/uploads/2017/02/3-sur-24-
esp-laura-pautassi.pdf

Pautassi, L. (2023). El derecho al cuidado. De la conquista a su ejercicio efectivo.
Friedrich-Ebert-Stiftung, 1-14, https://collections.fes.de/publikationen/
ident/fes/20144

Reddy, W. M. (2001). The navigation of feeling: A framework for the history of emotions.
Cambridge University Press.

Sistema de Informacién legislativa (2020). Gaceta Parlamentaria de la Cimara
de Diputados, Sistema de Informacion Legislativa, 5654-111, de la Secre-
taria de Gobernacién. https://gaceta.diputados.gob.mx/Gaceta/
Dictamenes/64/gp64_a3primero

Suassuna Martins Costa, V. E. (2006). Fenomenologia do Cuidado. Revista da
Abordagem Gestaltica: Phenomenological Studies, XI1(1), 67-73, https://www.
redalyc.org/pdf/3577/357735503005.pdf

Scribano, A. (2012). Sociologia de los cuerpos/emociones. Revista Latinoameri-
cana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, 4(10), 91-111, https://
gaceta.diputados.gob.mx/Gaceta/Dictamenes/64/gp64_a3primero

Soto-Villagran, P. (2022). Paisajes del cuidado en la Ciudad de México. Experi-
encias, movilidad e infraestructuras. Iconos. Revista de Ciencias Sociales,
73(XXVI), 57-75, https://doi.org/10.17141/iconos.73.2022.5212..

Tronto, J. C. (1993). Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of Care.
Routledge.

Waldow, V. R. (2006). Cuidar: expressio humanizadora da enfermagem, Vozes.

Waldow, V. R. (2008). Atualizagdo do cuidar, Aquichan, 8(1), 85-96.

Revista IURIS, No. 21.1, 2026 45
ISSN: 2602-8425


http://links.jstor.org/sici?sici=0882-4371%28199523%290%3A31%3C83%3ATAOA%3E2.0.CO%3B2-W
http://links.jstor.org/sici?sici=0882-4371%28199523%290%3A31%3C83%3ATAOA%3E2.0.CO%3B2-W
http://links.jstor.org/sici?sici=0882-4371%28199523%290%3A31%3C83%3ATAOA%3E2.0.CO%3B2-W
https://doi.org/10.5294/aqui.2015.15.1.13
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105216892002
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105216892002
https://gaceta.diputados.gob.mx/Gaceta/Dictamenes/64/gp64_a3primero
https://gaceta.diputados.gob.mx/Gaceta/Dictamenes/64/gp64_a3primero
https://gaceta.diputados.gob.mx/Gaceta/Dictamenes/64/gp64_a3primero
https://gaceta.diputados.gob.mx/Gaceta/Dictamenes/64/gp64_a3primero
https://doi.org/10.17141/iconos.73.2022.5212

