
49Pucara, 2024, 35(2)

Resumen
La presente investigación plantea que las percepciones 
colectivas en la sociedad influyen en la producción literaria 
y en la creación de la conciencia de género en la literatura 
femenina ecuatoriana. Las generaciones literarias no son 
entidades estáticas, sino procesos dinámicos que reflejan 
y responden a los contextos sociales y políticos de sus 
tiempos. A través del análisis de La explotada (1954) de 
Mary Corylé, Bruna, soroche y los tíos (1973) de Alicia 
Yánez Cossío, No perdono (2020) de Isabel Aguilar Jara 
y Fiebre de Carnaval (2023) de Yuliana Ortiz Ruano se 
evidencia que se han producido cambios significativos en 
la representación y comprensión de la conciencia de género 
en la literatura femenina ecuatoriana. Este proceso está 
en constante evolución, y la literatura continúa reflejando 
y moldeando la conciencia de género, respondiendo a las 
realidades sociales y culturales contemporáneas.

Palabras clave: conciencia de género, literatura femenina 
ecuatoriana, violencia estructural, estructuras de poder. 

julio-diciembre 2024
Vol. 2, N.° 35

 https://doi.org/10.18537/puc.35.02.04

ISSN: 1390-0862 / e-ISSN: 2661-6912
https://publicaciones.ucuenca.edu.ec/ojs/index.php/
pucara/index

	l John Sebástian Chuquimarca LL.  Investigador independiente, Ecuador. johnsebastianchuqui-
marca@gmail.com, https://orcid.org/0009-0003-0667-476X

Recibido: 23-04-2024 / Aprobado: 02-07-2024 / Publicado: 13-12-2024

    Cruz de cuatro voces: acercamiento a la conciencia de 
género en la literatura femenina ecuatoriana 

Cross of Four Voices: Approach to Gender Consciousness in 
Ecuadorian Female Literature

Cruz de Quatro Vozes: Abordagem à Consciência de Gênero na 
Literatura Feminina Equatoriana

Abstract
This research proposes that collective perceptions in 
society influence literary production and the creation of 
gender consciousness in Ecuadorian women’s literature. 
Literary generations are not static entities, but dynamic 
processes that reflect and respond to the social and 
political contexts of their times. Through the analysis of 
La explotada (1954) by Mary Corylé, Bruna, soroche y 
los tíos (1973) by Alicia Yánez Cossío, No perdono (2020) 
by Isabel Aguilar Jara, and Fiebre de Carnaval (2023) by 
Yuliana Ortiz Ruano, it is evident that significant changes 
have occurred in the representation and understanding of 
gender consciousness in Ecuadorian women’s literature. 
This process is constantly evolving, and literature 
continues to reflect and shape gender consciousness, 
responding to contemporary social and cultural realities.

Keywords: gender consciousness, Ecuadorian women’s 
literature, structural violence, power structures. 



50 Universidad de Cuenca, Cuenca - Ecuador

Cómo citar: Chuquimarca, J. (2024).   Cruz de cuatro 
voces: acercamiento a la conciencia de género en la 
literatura femenina ecuatoriana. Pucara, 35 (2), 49-58. 
https://doi.org/10.18537/puc.35.02.04

1.Introducción: una conciencia 
intergeneracional 
La sociedad concibe percepciones colectivas 
en cada época, una suerte de noción que refleja 
las visiones sociales y políticas prevalentes con 
respecto a temas como la justicia, la moralidad 
y la igualdad de género. Estas percepciones 
influyen en la producción literaria y originan 
ideales que aspiran a modificar la sociedad. 
La conciencia se erige como el motor que 
impulsa la producción literaria, “dando forma 
a ideologías que enuncian y, en algunos casos, 
denuncian una realidad” (Valdano, 1985, p. 33).

Estas percepciones influyen en la producción 
literaria y originan ideales que aspiran a 
modificar la sociedad. La conciencia se erige 
como el motor que impulsa la producción 
literaria, dando forma a “ideologías que 
enuncian y, en algunos casos, denuncian 
una realidad” (Valdano, 1985, p. 33). En este 
contexto, se revela que las generaciones literarias 
no son entidades estáticas, sino procesos en 

constante evolución, marcando el devenir 
de la literatura a través de sus respectivos 
contextos temporales. El presente artículo es 
un diálogo intergeneracional que analiza la 
violencia estructural como un estrato dentro 
de la creación de la conciencia de género en la 
literatura femenina ecuatoriana. Por un lado, se 
analiza la obra Bruna, soroche y los tíos (1973) de 
Alicia Yánez Cossío en contraste con el poema 
La Explotada (1954) de Mary Corylé; a pesar 
de la corta diferencia temporal entre ambas, es 
crucial subrayar que las nociones sociales de sus 
respectivas épocas no distan significativamente.  
Por otro lado, se establece una conexión entre 
Fiebre de Carnaval (2023) de Yuliana Ortiz 
Ruano y el poema No perdono (2020) de Isabel 
Aguilar Jara; pues al ser obras contemporáneas, 
permiten trazar la evolución de la conciencia de 
género en el contexto actual. La conciencia de 
género, moldeada por las distintas perspectivas 
y desafíos históricos, emerge como un hilo 
conductor que atraviesa estas generaciones. 
En este sentido, la literatura de Yánez Cossío, 
Corylé, Ortiz y Aguilar constituye un discurso 
para explorar y cuestionar las normas sociales 
arraigadas, contribuyendo a la transformación 
de la conciencia de género en la sociedad del 
país

2. Violencia estructural 
Bruna, Soroche y los tíos critica la estructura 
de la conquista colonial y sus consecuencias 
arraigadas en los códigos sociales modernos. 
En palabras de Alicia Ortega Caicedo (2011), 
la novela “propone una estética de radical 
innovación y ruptura” (p. 128). Mediante 
una narrativa que destapa capas históricas, 
desentraña la práctica violenta que estableció las 
normas civilizatorias impuestas en el transcurso 
de los años. Así, la obra de Yánez se convierte 
en un testimonio literario que desafía la visión 
convencional de la historia, exponiendo las 
raíces de una violencia que sufrieron las 
voces femeninas de su época por parte de las 
estructuras sociales discriminatorias. Esta 
violencia, además de física, se presenta en 
formas simbólicas y psicológicas, afectando 

Resumo 
A presente pesquisa propõe que as percepções coletivas na 
sociedade influenciam a produção literária e a criação da 
consciência de gênero na literatura feminina equatoriana. 
As gerações literárias não são entidades estáticas, mas 
processos dinâmicos que refletem e respondem aos 
contextos sociais e políticos de seus tempos. Através 
da análise de La explotada (1954) de Mary Corylé, 
Bruna, soroche y los tíos (1973) de Alicia Yánez Cossío, 
No perdono (2020) de Isabel Aguilar Jara e Fiebre de 
Carnaval (2023) de Yuliana Ortiz Ruano, evidencia-se 
que ocorreram mudanças significativas na representação 
e compreensão da consciência de gênero na literatura 
feminina equatoriana. Este processo está em constante 
evolução, e a literatura continua a refletir e moldar a 
consciência de gênero, respondendo às realidades sociais 
e culturais contemporâneas.

Palavras chave: consciência de gênero, literatura femini-
na equatoriana, violência estrutural, estruturas de poder.



51Pucara, 2024, 35(2)

profundamente la percepción y el rol de la 
mujer en la sociedad. Por ello, es pertinente 
abordar estos tipos de violencia desde una 
mirada contemporánea:		

una situación de violencia estructural, 
que se reproduce con cierto automatismo, 
con invisibilidad y con inercia durante un 
largo período luego de su instauración, 
tanto en la escala temporal ontogenética 
de la historia personal a partir de su 
fundación doméstica en la primera 
escena, como en la escala filogenética, es 
decir, del tiempo de la especie, a partir de 
su fundación mítica secreta (Segato, 2003, 
p. 113). 

Segato (2003) destaca que esta violencia 
se manifiesta tanto en la escala individual 
(ontogenética) como en la escala colectiva 
(filogenética). En la escala individual, la 
violencia estructural se reproduce en la historia 
personal de cada persona, a partir de la primera 
escena doméstica, es decir, desde la infancia 
y la familia. Esto sugiere que las experiencias 
tempranas de violencia o abuso pueden tener 
un impacto duradero en la vida de una persona. 
En la escala colectiva, la violencia estructural 
se relaciona con la fundación mítica secreta 
de la sociedad, es decir, los patrones y normas 
culturales que se han establecido históricamente 
y que perpetúan la violencia. Esto implica que 
la violencia no es solo un problema individual, 
sino también un problema estructural que se 
reproduce en la sociedad como un todo. La idea 
de invisibilidad es particularmente importante, 
ya que sugiere que la violencia estructural a 
menudo se normaliza y se hace invisible, lo que 
dificulta su reconocimiento y combate. Además, 
por inercia esta violencia estructural tiende 
a perpetuarse a menos que se tomen medidas 
activas para cambiarla.

Este tipo de violencia está presente en la novela 
de Yánez Cossío (1973) cuando Bruna, en el 
proceso de desentrañar las estructuras del 
pasado, surca sobre sus dudas sumergiéndose 
en la vida de su abuela, evidenciando prácticas 
históricamente discriminatorias y racistas. 

La familia de Bruna conservaba como un 
tesoro - sin saber quién era - el retrato 
de la abuela india. Estaba vestida como 
una gran dama a raíz, de su desdichado 
matrimonio. Quien hizo el cuadro, la 
pintó tal como era. Pero, influido por los 
convencionalismos de la época, le quitó la 
piel que tenía, y así desollada, la puso en 
carne viva la piel que le prestó el marido 
para que posara. María Illacatus perdió 
la piel cobriza en el lienzo con el mismo 
estoicismo con que perdió su razón de 
existir. Su cara, su cuello, sus brazos 
tenían un color blanco, lechoso, irreal, 
como si hubieran sido sometidos a una 
cirugía estética (p. 36).

Al representar a María Illacatus con una 
piel más clara, el texto refleja la imposición 
de cánones de belleza eurocéntricos y la 
subsecuente negación de su identidad indígena. 
Esta alteración física simboliza una violencia 
estructural que subyace en estructuras sociales 
más amplias, donde la piel clara es valorada por 
encima de otras tonalidades. La resignación e 
impotencia de Bruna ante esta transformación 
evidencia la normalización de la violencia y la 
pérdida de agencia en un sistema que privilegia 
ciertas identidades sobre otras. 

Explorar el pasado familiar de la protagonista 
permite evidenciar dimensiones de la opresión, 
revelando cómo las voces y experiencias 
femeninas han sido históricamente excluidas y 
silenciadas. Esta labor de reconstruir la historia 
desde una perspectiva femenina desafía las 
narrativas dominantes y visibiliza las opresiones 
sufridas por las mujeres a lo largo del tiempo. 
Pues, no solo contribuye a la reconstrucción 
de la memoria colectiva, sino que también 
transforma nuestra comprensión de la historia. 
Bruna, Soroche y los tíos se presenta como una 
herramienta de empoderamiento para visibilizar 
las experiencias de grupos históricamente 
marginados, cuyas voces han sido silenciadas 
y reescritas. A través de la literatura, se busca 
desafiar las narrativas dominantes y construir 
nuevas historias que reconozcan y celebren la 



52 Universidad de Cuenca, Cuenca - Ecuador

diversidad de las mujeres. Esta reconfiguración 
simbólica busca desmantelar las estructuras 
de poder que perpetúan la marginalización 
de las mujeres en la historia y en la sociedad 
contemporánea. 

Por su parte, Mary Corylé articuló una poética 
que denuncia la violencia moral y violencia 
psicológica y no solo el acto de violación 
física. Pues, existen otras formas de violencia 
más sutiles y omnipresentes que merecen 
nuestra atención. Rita Segato ha contribuido 
significativamente a nuestro entendimiento 
de estas dinámicas de poder, al introducir el 
concepto de violencia moral:

La violencia moral es el más eficiente 
de los mecanismos de control social y 
de reproducción de las desigualdades. 
La coacción de orden psicológico se 
constituye en el horizonte constante de las 
escenas cotidianas de sociabilidad y es la 
principal forma de control y de opresión 
social en todos los casos de dominación. 
Por su sutileza, su carácter difuso y su 
omnipresencia, su eficacia es máxima 
en el control de las categorías sociales 
subordinadas (2003, p. 115).

Al operar a nivel psicológico, esta forma de 
violencia internaliza las normas y valores 
dominantes, generando en las víctimas 
sentimientos de culpa, vergüenza y resignación. 
Esto facilita la reproducción de las desigualdades 
y la perpetuación de las estructuras de poder 
existentes. Esta coacción se manifiesta en las 
interacciones cotidianas, en los discursos y en 
las instituciones, generando un clima de miedo 
y sumisión. Es particularmente efectiva en el 
control de las categorías sociales subordinadas. 
Estos grupos, como las mujeres, las personas 
racializadas o las clases sociales más bajas, son 
más vulnerables a las formas sutiles de violencia 
y discriminación. 

Para evidenciarlo, se analiza unos versos del 
poema La explotada. La referencia inicial a 
“¡Pobre chola morlaca!:” (p. 67), sugiere que a 
la mujer se le ha asignado una identidad social 

específica, identificándose como chola de 
manera peyorativa. La mención de que “ayer un 
patrón explotó tu carne quinceañera” (p. 67), 
indica una experiencia de explotación y abuso 
por parte de una persona de autoridad hacia una 
menor de edad, pero lo esencial de este verso 
es que esa figura de autoridad es también su 
figura paterna. La descripción de la madrastra 
como una persona “– cargada de burguesía 
y moral–” (p. 67), sugiere una disparidad de 
clases y valores de una mujer sobre otra. El 
conflicto se intensifica con la revelación de que 
la adolescente se encuentra embarazada, y en 
lugar de recibir apoyo es “arrojada a la calle” 
(p. 67), lo que simboliza el rechazo social y la 
exclusión. La voz poética evoca la violencia 
y el desprecio que enfrenta la menor de edad 
en su nueva identidad social. La última línea 
destaca la brutalidad tanto del trabajo como 
de la violencia infligida por los hombres. Este 
cambio en la identidad de la mujer, de una 
figura invisibilizada por el Estado a una mujer 
marcada por las clases sociales y la brutalidad 
patriarcal, sugiere una crítica a las estructuras 
sociales que perpetúan la explotación y la 
marginación de ciertos grupos, especialmente 
las mujeres de clases sociales más bajas. 

3. Germinación del género
En estos dos textos, se desentraña de manera 
aguda la noción del género como una 
construcción social. En palabras de Elaine 
Showalterm (1979), el género se configura como 
una “manifestación en oposición a las normas y 
valores preestablecidos, así como una postura a 
favor de los derechos y principios de la mujer, lo 
que implica la solicitud explícita de autonomía” 
(p. 183). Mary Corylé y Alicia Yánez Cossío 
se alzan como defensoras incansables de los 
derechos y valores de la mujer a mediados del 
siglo XX. 

Yánez Cossío, al redefinir los roles de género 
de sus personajes femeninos, abre un nuevo 
camino para la literatura ecuatoriana escrita por 
mujeres. Esta redefinición implica una apertura 
hacia la construcción de identidades femeninas 



53Pucara, 2024, 35(2)

más auténticas y diversas. Al crear personajes 
femeninos complejos y multidimensionales, 
la autora no solo desafía las expectativas del 
lector, sino que también abre un espacio para 
que otras escritoras exploren nuevas formas 
de representación femenina, construyendo 
identidades más auténticas y alejadas de los 
clichés. Corylé, por su parte, a través de su 
poética denuncia la explotación a la que están 
sometidas las mujeres en una sociedad que 
perpetúa la desigualdad de género. Su defensa 
de los derechos de la mujer se manifiesta en una 
crítica contundente a las normas sociales que 
restringen la libertad y la autonomía femenina. 
Ambas autoras son pilares en la germinación 
de la conciencia de género en la literatura 
ecuatoriana. Valdano (1985) explica que:

Este proceso implica la reflexión profunda 
de un grupo de intelectuales que, como 
representantes de una generación, se 
sumergen en el análisis crítico de las fallas 
inherentes a la sociedad contemporánea. 
Es en esta exploración donde se gesta 
una nueva teoría que no solo identifica 
los problemas actuales, sino que también 
esboza cambios específicos, generalmente 
de forma mesurada, como respuesta a 
dichas problemáticas (p. 66).

Pues tanto Yánez como Corylé no solo desafían 
los cánones literarios, sino que también 
contribuyen al desarrollo del discurso político 
al cuestionar y reconfigurar los estándares 
y valores establecidos. Las autoras abrieron 
un espacio para la conciencia de género que 
siguió germinando en el transcurso de los 
años, desafiando la opresión y abriendo nuevos 
horizontes para la representación y participación 
plena de la mujer en la sociedad ecuatoriana. Su 
literatura no solo sirve como una herramienta 
de expresión artística, sino que también 
desempeña un papel relevante en el contexto 
social y político de su tiempo. En una época 
donde las voces femeninas estaban marginadas, 
su literatura proporciona una plataforma para 
la visibilización y la denuncia de las injusticias 

de género. Aunque no sean las voces más 
prominentes en el activismo político, su obra 
literaria enriquece y complementa los discursos 
sobre la igualdad de género y la justicia social. 
Al reflejar y resistir las normas opresivas, estas 
autoras han añadido una perspectiva crucial a 
la transformación de la sociedad ecuatoriana, 
fomentando una mayor conciencia y diálogo en 
pro de los derechos de las mujeres, y apoyando 
así el desarrollo de un discurso político más 
inclusivo. Así, la literatura se convierte no solo 
en un reflejo de las condiciones sociales, sino 
en un agente activo de cambio, impulsando 
la evolución de la conciencia de género en un 
contexto sociopolítico que continúa luchando 
por la equidad y la inclusión.

3.1 La conciencia de género en el desarrollo 
del siglo XXI
Simone de Beauvoir (2015) en El segundo sexo 
explica que “no se nace mujer; se llega a serlo” 
(p. 87), aludiendo a que sexo y género son una 
normativa biológica que debe problematizarse 
como construcción social, como una reflexión 
sobre la identidad que está fuera de terminologías 
biológicas. En este sentido, la afirmación de 
que una niña o una adolescente no deja de ser 
mujer simplemente porque no ha alcanzado su 
pleno desarrollo biológico adquiere relevancia. 
El género, según la perspectiva de Beauvoir, no 
está determinado por la madurez física, sino 
que es una construcción social moldeada por 
prácticas discursivas y culturales. Tomando 
esto en cuenta, en la novela de Yuliana Ortiz 
y en la poesía de Isabel Aguilar Jara ofrecen 
ejemplos elocuentes de cómo las identidades 
de género son fluidas y diversas, desafiando las 
categorías binarias tradicionales. La infancia, 
en particular, es un período en el que estas 
identidades se construyen y se negocian de 
manera compleja, mostrando que el género 
no es una característica estática sino una 
performance constante.



54 Universidad de Cuenca, Cuenca - Ecuador

La voz narrativa presente en la obra de Yuliana 
Ortiz (2023) desafía la idea de que la mujer 
solo se manifiesta plenamente en la adultez. 
La niña protagonista, a través de su narrativa 
introspectiva, exhibe una conciencia de género 
que no se limita a la biológica, sino que se 
forja en las experiencias, las relaciones y las 
interacciones culturales que constituyen su 
entorno.

Un día antes de carnaval, las ñañas, que 
no son realmente mis ñañas sino las 
ñañas de mi mami Checho, pero que 
qué horrible la palabra tía y que ellas 
son jóvenes y no unas viejas de mierda, 
me peinaban la cabeza como arañas. Me 
hacían las trencitas de carnaval sentadas 
en las sillas del comedor de madera y yo 
sobre el suelo también de madera; veía 
los perros pasar, las horas, llegaba el 
sueño y ellas seguían en la tejedera. Nos 
echaban agua y brillantina en el pelo, lo 
descarmenaban entero antes de empezar 
a trenzar y una vez iniciada la peinada 
solo la podía parar el fin del mundo. A mi 
mami Checho no le gusta que me pongan 
bolitas de colores en el final de las trenzas 
porque eso se ve horrible. Mija, no va 
andar, así como esas toscas de arriba de 
la loma de la Guacharaca, por eso solo 
me amarraban liguitas negras, para que 
las trenzas no se desataran. Como mi 
cabello es largo y tupido, a veces yo me 
dormía y ellas seguían tejiendo el pelo, 
tomaban un mechón pequeño de la parte 
inferior de la cabeza, lo dividían en tres 
patitas y entrelazaban la cosa. Todo esto 
con intervalos de cocoa con pan, jugos 
de piña y agua para refrescarnos, riendo 
y alabando mi pelo hasta que un poco 
después del amanecer culminaban la 
tejida en la parte de arriba de la cabeza 
(p. 16).

La escena de las trenzas de carnaval es más 
que una simple descripción de una actividad 
cotidiana; es un momento de conexión y 
aprendizaje entre mujeres de diferentes 
generaciones. Las ñañas, aunque no son tías 
biológicas, asumen un papel significativo 
en la vida de la protagonista, destacando la 
importancia de los lazos afectivos y sociales 
en la construcción de la identidad de género. 
La descripción detallada de cómo peinan a 
la niña, desde el proceso laborioso hasta las 
decisiones estéticas impuestas por la madre, 
refleja las normas y expectativas culturales que 
se transmiten en estos espacios íntimos. La 
negativa de la mami Checho a usar bolitas de 
colores en las trenzas porque “se ve horrible” 
indica una preocupación por la apariencia y 
la conformidad social que se inculca desde 
temprana edad. Además, la referencia a las 
“toscas de arriba de la loma de la Guacharaca” 
señala un juicio implícito sobre ciertos estilos 
y su aceptación social, subrayando cómo las 
percepciones de género están entrelazadas 
con las normas de clase y regionalidad. La 
interacción entre las ñañas y la niña, el cuidado 
y la dedicación en la actividad del trenzado, 
así como los comentarios y risas compartidas, 
forman parte de un ritual que fortalece su 
sentido de pertenencia y su identidad femenina 
dentro de su comunidad. 

Por su parte, la poesía de Isabel Aguilar Jara 
(2018), desde una perspectiva a inicios de la 
pubertad, revela a través de un lenguaje directo 
y emotivo las complejidades de la construcción 
identitaria en una sociedad que impone normas 
y estereotipos de género.

Pisé tantas veces el DEPARTAMENTO 
DE ORIENTACION Y BIENESTAR 
ESTUNDIATIL del colegio, como el redor 
en mis mejillas. Al psicólogo le caía mal 
que mamá y papá no estén unidos bajo el 
honorable sacramento del matrimonio. 



55Pucara, 2024, 35(2)

Hoy, mis mejillas se tornan pálidas y 
orgullosas cuando pienso en el mejor 
ejemplo que mis padres han de regalarme.

El inicio de todo.

Fue no saber si me llamaban María Isabel 
o acomplejada.

María Isabel o resentida social.

María Isabel o que amargada sois, vaya.

María Isabel o discriminadora.

María Isabel o machista.

Pero yo digo nomás, que:

La morlaquía presume de su ascendencia 
española y se resiente como el indio (p. 
231).

El poema de Aguilar (2018) nos sumerge en la 
turbulenta pubertad, un periodo de intensas 
transformaciones físicas y psicológicas que se 
entrelazan con las presiones sociales. A través 
de la voz poética de una adolescente, la autora 
desvela las complejidades de la construcción 
identitaria en una sociedad que impone rígidos 
roles de género. La repetición obsesiva del 
nombre propio, “María Isabel”, se convierte en un 
acto de afirmación identitaria ante la avalancha 
de etiquetas y juicios que la voz poética recibe. 
La institución escolar, lejos de ser un espacio de 
apoyo, se erige como un mecanismo de control 
social que busca encajar a los individuos en 
moldes preestablecidos. La figura del psicólogo, 
en lugar de ofrecer comprensión, se convierte 
en un juez que descalifica a la adolescente y a 
su familia. La poesía Aguilar, lejos de ser una 
simple descripción de la realidad, se convierte 
en un acto de resistencia, un grito que desafía 
las normas y los estereotipos. 

En otra instancia, en Fiebre de Carnaval la voz 
narradora mantiene a lo largo de la trama la 
perspectiva de una niña, proporcionando una 
observación aguda, pensamientos reflexivos 
y una mirada crítica sobre el entorno de 
adoctrinamiento patriarcal familiar en el que se 

desenvuelve. A pesar de la aparente inocencia 
propia de la niñez, esa voz de infancia logra 
crear un mecanismo desde el cuerpo como lo es 
el llanto, que cuestiona y examina las normas y 
estructuras sociales impuestas.

Pero esta vez nadie avisó y el ñañerío 
bien pierna afuera en shorcito yin y 
en tanguita por dentro. El nañerío con 
puperas que dejan ver el ombligo y 
flequillitos de churos por delante de 
la frente. El ñanerío diciendo a Rolin 
o Rolon, o el man del mariachi que sí, 
ñaño, vente nomás a declararte a la flaca 
porque mi papi no está, no pasa nada. Y 
así, tratando de estirarse la ropa chiquita, 
subieron. Subimos. Yo también quería 
estar presente y ser parte del regaño. Mi 
papi Chelo me llamó, Ainhoa, venga, mija, 
siéntese aquí. Me subió en sus piernas y 
me olió las manos. Mijita, vaya dígale a 
su nana Catucha que dice su papi Chelo 
que la bañe y que la tenga un ratito en su 
casa, que su papi tiene que hablar con sus 
ñañas, estas muchachas son groseras y no 
respetan la casa. Inmediatamente intuí 
la sangre y el látigo moreno escondido 
en el último anaquel de la cocina y me 
puse a llorar, porque cuando lloro, el 
mundo se detiene y la gente se junta 
a mi alrededor intentando calmarme. 
Lloraba y decía sorbiéndome los mocos 
que yo estaba limpia y que no quería ir 
donde la ñaña Catucha, porque yo quería 
quedarme aquí, papito Chelo. Subió mi 
mami Checho vestida de secretaria como 
siempre y ella misma se puso temblorosa 
y empezó a estirarse la falda de tela y a 
esconder las medias nylon (p. 45).

Este episodio revela una compleja interacción 
entre la introversión de Ainhoa y su reacción 
extrovertida ante la amenaza de la violencia. La 
anticipación y la sorpresa del regreso temprano 
de su abuelo generan tensiones palpables en 
el ambiente, especialmente entre las ñañas. 
Ainhoa, en este contexto, se convierte en 
testigo y participante activa de la dinámica 



56 Universidad de Cuenca, Cuenca - Ecuador

familiar, revelando una aguda capacidad de 
introspección al prever el peligro inminente. La 
introversión de Ainhoa se manifiesta a través 
de sus pensamientos internos mientras llora. 
La imagen de un castigo con látigo y el correr 
de la sangre revela no sólo una conciencia 
aguda del posible destino de sus ñañas, sino 
también la internalización de la violencia y el 
sufrimiento asociado. El llanto de Ainhoa, lejos 
de ser un simple mecanismo de extraversión, 
intenta ser un mecanismo de protección del 
adoctrinamiento patriarcal familiar. No es solo 
una reacción ante el miedo, sino una respuesta 
consciente y calculada a la violencia que acecha. 
En lugar de sucumbir al silencio impuesto 
por la amenaza, el llanto se presenta como 
la única forma de contrarrestar la violencia 
invisible que se cierne sobre las ñañas. Ainhoa, 
en su acto de llorar, busca romper el silencio 
opresivo y ejercer una forma de resistencia 
ante el destino cruel que vislumbra. El llanto se 
convierte en un medio de comunicación, una 
voz de la infancia que clama contra la violencia 
invisible y busca proteger a aquellos a quienes 
ama. La voz de la infancia, al narrar un acto de 
violencia perpetrado por una figura paternal de 
autoridad, en este caso su abuelo, evidencia las 
oscuras dimensiones de los dominios de poder. 
Pues, al exponer este acto de violencia, sugiere 
que incluso figuras consideradas paternas 
pueden obrar de manera atroz, dejando tras de 
sí una sombra de impunidad. Este momento 
revelador en la trama, destaca la vulnerabilidad 
de aquellos que, por su posición en la estructura 
familiar, a menudo quedan fuera del alcance de 
la justicia. 

A todo esto, la obra de Ortiz no solo expone 
la violencia estructural, sino que también se 
erige como portadora de la maduración de 
la conciencia de género . Pues esta noción 
de género, lejos de chocar frontalmente con 
la dominante, se inserta gradualmente en la 
conciencia colectiva; convirtiéndose en un 
instrumento para la transformación cultural. 
Por otro lado, No perdono de Isabel Aguilar Jara 

(2018) emerge como un poema provocativo que 
expande el espectro temático de la violencia 
estructural. 

A la justicia se la comieron los perros. 
Luego, la vomitaron.

Daltónica ella, etérea, dinámica -según- la 
cantidad de ceros que se desnuden en el 
table. 

Curitas, jueces, opinólogos

promulgan sobre dolor y hastío con 
experticia

como si a ellos un cuerpo ajeo les hubiese 
arrancado media vida -vidaymedia-

Iglesias y fiscalías se ungen el sudor del 
otro

cual mercenarios clandestinos.

Fácil era hablar a tiempo, secundan en el 
tiempo justo de la divina justicia.

Era fácil creer, también

defender | encarcelar | abrazar 

era fácil porque eran | porque son | porque 
fueron solamente niños.

«Además, a mí me parece que en el tema 
de los abusos se da una cierta complicidad, 
puesto que aquel que quiere mantenerse 
íntegro no permite que el abuso tenga 
lugar».

César Cordero Moscoso, exsacerdote 
acusado de pederastia.

Revista Avance: junio, 2018. (p. 172) 

Discute los problemas y fallos del Estado (el 
gobierno y sus instituciones) en su deber de 
proteger y asegurar los derechos de niñas y 
niños. En otras palabras, señala como el Estado 
no está cumpliendo adecuadamente su papel 
de evitar que las personas menos favorecidas 
por las estructuras de poder sufran violaciones 
de sus derechos mientras buscan igualdad y 



57Pucara, 2024, 35(2)

justicia. Además, expone claramente cómo 
las mujeres no están seguras en una sociedad 
que está profundamente influenciada por 
el machismo (actitudes y comportamientos 
sexistas que favorecen a los hombres) y el 
capitalismo (un sistema económico que puede 
perpetuar desigualdades y explotaciones). 
Ya no se denuncia a la sociedad como una 
gran estructura de poder, sino directamente 
al Estado y cómo esta falla en su labor. Este 
enfoque ampliado no solo refleja la realidad 
contemporánea, sino que también plantea 
preguntas cruciales sobre la efectividad de las 
políticas gubernamentales en la protección 
de los derechos. Su poética también explora 
las dimensiones de la conciencia de género, 
retomando problemáticas que han afectado 
a generaciones anteriores. Pues, aborda de 
manera crítica la doctrina religiosa, al tratar el 
abuso de menores perpetrado por autoridades 
de la iglesia. La autora, al fusionar la crítica 
histórica con la contemporaneidad, crea una 
poética que no solo interpela el presente, sino 
que también conecta los hilos del pasado para 
iluminar las complejidades de la conciencia de 
género a lo largo del tiempo. Por tanto, el proceso 

de maduración de la conciencia de género, 
al implicar una confrontación más intensa 
con la ideología previa, desafía las normas y 
esquemas previamente aceptados. La narrativa 
de Ortiz como la poética de Aguilar Jara no 
solo reflejan las transformaciones ideológicas, 
sino que también contribuyen activamente a su 
desarrollo y consolidación. 

Conclusiones
A manera de conclusión, este breve ejercicio 
de análisis intergeneracional de La explotada 
(1954) de Mary Corylé, Bruna, soroche y los 
tíos (1973) de Alicia Yánez Cossío, Allá donde 
las morales son más altas que las cúpulas y 
No perdono (2018) de Isabel Aguilar Jara y 
Fiebre de Carnaval (2023) de Yuliana Ortiz 
Ruano evidencia que se han producido 
cambios significativos en la representación y 
comprensión de la conciencia de género en la 
literatura femenina ecuatoriana. Esta conciencia 
de género tuvo su etapa de germinación a 
mediados de siglo XX con Alicia Yánez y Mary 
Corylé tanto en narrativa como en poesía 
respectivamente (cabe recalcar que se podría 
ampliar el espectro con otras obras o autores). 

Figura 1. Cuadro de representación de la creación de conciencia de género en la literatura 
femenina ecuatoriana.     

 Elaboración propia.



58 Universidad de Cuenca, Cuenca - Ecuador

Referencias
Aguilar Jara, I. (2018). Con M de Mote se escribe 

Mojigata. La caída. 

Beauvoir, S. (2015) El segundo sexo. (Martorell, T. 
Trad.). Valencia.

Ortega Caicedo, A. (2011). “La novela en el período”. 
En Historias de las literaturas del Ecuador, 7, 
121–174. Universidad Simón Bolívar-Quito.

Ortiz, Y. (2023). Fiebre de Carnaval. Recodo 
Ediciones.

Rivera, Lucía. (2022). Antología de poesía cuencana 
de mujeres. Casa Editora.

Segato, R. (2003). “La argamasa jerárquica: violencia 
moral, reproducción del mundo y la eficacia 
simbólica del derecho”. En Las estructuras 
elementales de la violencia. Universidad 
Nacional de Quilmes. http://repositorio.
ciem.ucr.ac.cr/jspui/handle/123456789/150 

Showalter, E. (1979). Toward a Feminist Poetics. The 
New Feminist Criticism. Virago Press.

Valdano, J. (1985). Ecuador-cultura y generaciones. 
Planeta. 

Vásconez, C. (2022). Antología de poesía cuencana 
de cambio de siglo (XX- XXI). Casa Editora.

Yánez Cossío, Y. (1973). Bruna, soroche y los tíos. 
Casa de la Cultura Ecuatoriana. 

La focalización temática de esa conciencia de 
género evidencia la violencia estructural de la 
época; sea mediante la marginación histórica 
o por la brutalidad patriarcal. Para inicios del 
siglo XXI, tanto la narrativa de Yuliana Ortiz 
como la poética de Isabel Aguilar Jara no solo 
reflejan las transformaciones ideológicas, sino 
que también contribuyen activamente a su 
desarrollo y maduración, ofreciendo una crítica 
incisiva y una visión esperanzadora hacia un 
cambio social más justo y equitativo.

Cabe destacar que, en la transición temporal de 
un siglo a otro, esa conciencia de género deja 
de estar en fase de germinación y entra en fase 
de maduración, como se muestra en la Figura 1.

Sin embargo, la violencia estructural está vigente 
mediante el adoctrinamiento familiar desde 
la niñez o mediante la negligencia del Estado 
patriarcal capitalista. Se pone en consideración 
para futuros análisis la cuestión de eclosión  de 
esa conciencia de género y sus implicaciones. 
Aunque se han identificado cambios 
significativos en las representaciones y enfoques 
de la conciencia de género a lo largo del tiempo, el 
fenómeno sigue desarrollándose y adaptándose 
a las cambiantes realidades sociales y culturales. 
A través de las diferentes generaciones, se ha 
presenciado una progresión en la comprensión 
y representación de las experiencias femeninas. 
En cada nueva generación existe una expansión 
de las temáticas y una adaptación a los desafíos 
contemporáneos. Aunque no se puede afirmar 
que la conciencia de género haya alcanzado 
su estado final, sí se reconoce que reflexionar 
desde la literatura ha contribuido a su desarrollo 
continuo.


