Riio 2012

REVISTA DE HUMANIDADES

N4

()
FACULTAD ot FILOSOFiA




PUCARA, con ISSN N.° 1390-0862, es una revista de Humanidades de periodicidad
anual que publica la Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de la Educacién de la Uni-
versidad de Cuenca, Ecuador.

Director
Manuel Villavicencio
manuel.villavicencio@ucuenca.edu.ec

Consejo Editorial
Maria Augusta Vintimilla, Universidad de Cuenca
Fernando Ortiz Vizuete, Universidad de Cuenca
Catalina Ledn Pesantez, Universidad de Cuenca
Aidali Aponte Avilés, Universidad de Connecticut, USA
Cecilia Rubio, Universidad de Concepcién, Chile

Consejo Consultor
Roberto Viereck, Universidad de Concordia, Canada
Guillermo Henriquez Aste, Universidad de Concepcidn, Chile
Nelson Osorio Tejada, Universidad de Santiago de Chile
Jorge Eduardo Serrato, Universidad Auténoma de México
Raul Vallejo Corral, Universidad Andina Simén Bolivar, Ecuador
Emma Camarero, Universidad de Salamanca, Espana

Traducciones
Eulalia Moscoso Carvallo

Correccion de pruebas y revision
Manolo Villavicencio Verdugo

Secretaria del Centro de Publicaciones
Margarita Davila

Diagramacion e Impresion
Dis. Ismael Segarra / Graficas Hernandez

Informacion
Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de la Educacion
Universidad de Cuenca, Ecuador
Av. 12 de abril. Ciudadela Universitaria.
Teléfono (593) 074 05 11 25
pucara@ucuenca.edu.ec
Cuenca-Ecuador



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

La idea del sujeto desde nuestra América

en un mundo globalizado
The 1dea of the subject in a globalized world
from our American perspective

Horacio Cerutti
Universidad Auténoma de México (UNAM)
e-mail: ceruttihoracio@yahoo.com.mx

Resumen

Después de plantear como se genera conocimiento adecuado acerca de los
procesos historicos en que siempre estan los seres humanos involucrados, se
hace factible reflexionar sobre los sujetos —personas en colectivos—capaces de
afrontar su protagonismo de modo responsable. Un esfuerzo epistemoldgico
pertinente permite afrontar con mejores posibilidades la transformacion de
la realidad y, cuando parece que no hay alternativas, construir las opciones
deseables. Sobre esto viene aportando Nuestra América desde hace algunas
décadas.

Palabras Clave: sujeto, percepcion, opcion

Abstract

After presenting the generation of how knowledge of historic processes
where human beings are always involved, it is possible to reflect upon the
subjects— people within collectives —who are able to confront their leading
role in a responsible way. A suitable epistemological effort permits one to
face the transformation of reality more favorably and to construct desirable
options when alternatives do not seem possible. Our America has been
contributing to this topic for several decades.

Key words: subject, perception, option

Recibido: 14-07-2011 Aceptado: 12-12-11 11



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

A Guillermo Henriquez, quien hizo posible mi llegada
a Cuenca y mi incorporacion a esta Universidad, en
este grato rencuentro, 33 afios después.

Trato de comprender a costa de dejar de creer.

NAZIM HIKMET

Para iniciar esta exposicion', hemos considerado sugerente retomar unas
reflexiones producidas a fines del afio pasado. Las recuperamos con algunas
modificaciones de redaccion. La idea es mostrar como se podria avanzar en
las mismas. Todo estd centrado en una interrogante decisiva, formulada de
modo metaforico y hasta ironico.

(Es decidible epistemoldgicamente la prioridad del huevo o la gallina??
Con esta interrogacion metaforica intentamos apenas llamar la atencion,
de modo muy condensado en este breve trabajo, sobre un aspecto de suma
complejidad en el proceder filosofico. Y tocamos este punto nodal con el
afan de sugerir posibles vias de abordaje quizad mas fecundas. Podriamos,
quiza, mostrarlo como sigue.

(Desde un saber ya sistematizado se deducen explicaciones del mundo
real o desde los problemas del mundo real se inducen explicaciones? ;La
teoria se aplica en la practica o desde la practica se construye la teoria?
(Se dispone de un modelo sustancialista y de ahi se deducen consecuencias
para los casos concretos o desde los casos concretos se inducen propuestas
pertinentes, mas alld de supuestas esencias impolutas? ;Lo general —ya dado
o encontrado o postulado— se aplica a lo particular o desde lo particular se
generaliza? ;Desde lo abstracto se asciende a lo concreto o desde lo concreto
se abstrae?

! Conferencia Magistral en la sesion inaugural de las “II Jornadas de Investigacion
(Ciencias Sociales, Humanidades y Educacion)”, organizadas por el Departamento de
Investigacion y Posgrado de la Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de la Educacion de
la Universidad de Cuenca, Ecuador, el 29 de junio de 2011. Agradecemos a Maria Augusta
Vintimilla, Catalina Ledn Pesantez y Manuel Villavicencio por su gentil invitacion.

2 Aparecio con el titulo “La prioridad del huevo a la gallina” en Escenarios XXI, México
D F., afio 1, N.° 2, agosto 2010: 74-78, accesible por via virtual.

12



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

Con lo dicho basta y sobra para que comenzaran a surgir objeciones. ;Qué
sentido tiene meterse en estas cuestiones que parecen no conducir a ninguna
parte? ;Qué mas da si el proceso se efectia de una forma o de la otra?
(A quién le afecta? Si lograramos, aunque mas no fuera, insinuar algunas
respuestas a estas interrogantes quiza lograriamos acercarnos a esas vias
fecundas a que aludiamos antes.

El problema parece concentrarse en que si detras o debajo de esto que hemos
denominado como deductivo o aplicado en las primeras secciones de las
interrogantes iniciales —de un modo por supuesto muy provisional y apenas
aproximativo— subyace el riesgo claro del mas espurio dogmatismo acritico.
Si se parte de un sistema ahistérico y eterno concebido, ademas, como
universal (valido para todos y todas en todo tiempo y en cualquier lugar)
al cual, por si fuera poco, se lo considera ciencia de las esencias en contra
de las simples y deleznables apariencias, y cuyos conceptos y categorias
resultan aplicables para explicar lo habido y por haber e, incluso, lo no
habido ni por haber; entonces estas abstracciones resultarian los principios
a partir de los cuales se estableceria no so6lo el ser y las existencias sino lo
que supuestamente deberia ser. Una vez instalados en semejante torre de
marfil se sentiria uno en condiciones autorizadas para tomar partido por los
primeros de una serie de dualismos excluyentes y maniqueistas, dado que
éstos constituirian de suyo el bien y los segundos el mal por definicion. Tales
como: universal / particular, deber ser / ser, abstracto / concreto, principios
y fundamentos / empiria y contingencia... y, en el limite de la soberbia,
se podria incluso plantear la oposicion excluyente y axiologicamente
predeterminada: filosofia / ciencia.

De aqui a las moralinas, los sermones, las concesiones casuisticas, las
intransigencias, las sentencias dogmaticas, las meras tolerancias... habria
—y hay— so6lo un paso. Y ese paso se lo javanza? diariamente, de manera
inercial, naturalizada. Y es que si las cosas son (deben ser) asi y no pueden
serlo de otra manera, estamos liquidados antes siquiera de comenzar, no
ya a debatir, sino siquiera a considerar con cierto detenimiento ante lo
que nos encontramos. Esta ha sido generalmente la andadura estructural
del pensamiento dominante, de lo que sin ambages conviene denominar
ideologias en su sentido mas negativo y hasta peyorativo. La practica
apareceria pre teorizada (deberiamos decir supuestamente teorizada) y,
por lo tanto, ineluctable. Todo lo que se saliera del marco preestablecido

13



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

quedaria denegado y denigrado antes siquiera de aparecer. El camino seria
imperdible y cualquiera que anduviera despistado podria ser reubicado en
la ruta por las buenas o por las malas, generalmente a palos o a garrotazos.
“Estds conmigo o estas contra mi”, seria como la consigna indubitable de
semejante constructo.

Y ya estamos oyendo también las objeciones que surgirian al modo
como intentamos mostrar estas cuestiones. ;Serian epistemologicas? ;[No
constituyen, mas bien, opciones 0, mejor todavia, (pre)decisiones o posturas
éticas o politicas y hasta actitudes indiscutibles ante la vida o, peor todavia,
ineludibles? Casi como si aparecieran de manera rutinaria, espontdnea,
inercial.

Si se dispone —o dispusiera mediante el aporte, por ejemplo, de funcionales
profesionales del intelecto— de semejante paradigma congelado, hoy todo
estaria explicado y hasta dicho antes de siquiera interrogarse o preguntar al
respecto. Daria igual asi —siguiendo precavidamente con las metaforas— si
se asciende o desciende de lo abstracto a lo concreto. Peor todavia, hasta
se podria hacer el camino inverso: de lo concreto a lo abstracto, porque
todo dependeria de qué se entiende por tal en cada caso y donde se ubica
ese monstruo sistémico o paradigmatico predeterminado, donde todo y més
estaria preclaro y establecido hasta en sus menores detalles. Para colmo, no
tendria ningin sentido pensar ni filosofar. ;Para qué —ahi si, esforzarnos—,
si ya tendriamos a la mano —o a la mente o, mejor todavia, al alcance de la
imaginacion— las respuestas hasta de lo que jamas nos pasaria por la mente
interrogar?

Bueno, bueno, aqui también estamos escuchando hasta por anticipado
las objeciones o recomendaciones que se nos impondrian. Esto es un
tinglado exasperante y asfixiante, pero no condice con lo que se afronta en
la cotidianidad. ;Sera? Mas bien nos parece todo lo contrario. Que suele
ser con lo que nos tropezamos a cada momento y, como hemos dicho, sin
darnos siquiera cuenta de la monstruosidad que se nos impone dulce, casi
imperceptiblemente, por parte de un pensamiento que se piensa a si mismo
rehuyendo larealidad e intentando, con bastante éxito por otra parte, cancelar,
adormecer, bloquear modelandola, nuestra propia percepcion. Sobre todo,
cuando se percibe lo previamente introyectado como conceptualizado o
pre conceptualizado (ya volveremos sobre esto). Privados de la gestacion

14



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

misma del ambito simbdlico, quedamos inermes frente a un saqueo de tales
proporciones. Y esto no solamente es fruto del trabajo de los medios masivos
de (in)comunicacion, sino también de los &mbitos academicistas ranciamente
prefijados y en los cuales quedan pocos resquicios para el ejercicio mismo
de la libertad, no ya digamos plena, sino apenas vislumbrada.

Suponiendo que asi fuera, ;coOmo hacerle para reencontrar caminos propios,
rutas o vias de acceso a lo real, a nuestras propias capacidades perceptivas
y a nuestros propios esfuerzos conceptuales? En otras palabras, ;cémo
hacerle para pensar o filosofar de manera autébnoma y critica, propositiva
y constructiva acerca de las realidades alternativas que anhelamos para
transformar de manera efectiva lo intolerable y antihumano con que topamos
en el dia a dia?

Quiza pudiéramos decirlo o, mejor, sugerirlo con las segundas proposiciones
de las preguntas con que abrimos estas consideraciones. ;Seria por via
inductiva o sea que desde los problemas del mundo real se inducirian
explicaciones? ;Desde la practica se construiria la teoria? ;Desde los casos
concretos se inducirian propuestas pertinentes? ;Desde lo particular se
generalizaria? ;Desde lo concreto se abstraeria para cuestionar esencias
ahistoricas impositivas? Esta via ‘inductiva’ —por denominarla asi, con toda
provisionalidad y a sabiendas de las ricas y productivas discusiones que
se han mantenido en los d&mbitos de la filosofia de la ciencia al respecto,
las cuales no pueden ser dejadas simplemente de lado, sino que quedamos
invitados a sumergirnos con todo rigor y cuidado en ellas posteriormente—,
nos llevaria de la vida practica a la elaboracion tedrica, sin abandonar la
primera y enriqueciéndola con interrogantes y propuestas especificas y
quizd mas atinadas brindadas por la segunda; sin presuponer respuestas
ya dadas a preguntas ni siquiera formuladas. Lo cual no quiere decir, muy
por el contrario, ignorar lo alcanzado en busquedas tedricas anteriores,
las cuales requieren ser contextualizadas y recogidas con toda precision
para converger en la construccion de las respuestas mas acuciosas y hasta
mejorar las propias preguntas, de un modo que la tradicion, la memoria de lo
ya pensado, resulte fecundante y no bloqueante de lo que estamos pensando,
de la misma manera complementaria en que lo ya hecho y su memoria nos
sirvan de soporte y estimulo en lo que nos corresponde o deseamos hacer y
en la construccion del futuro con que sofiamos despiertos.

15



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

Si asi fuera, resultaria —en las antipodas de las posiciones inicialmente
descritas y puestas en el foco de la atencidn critica— que tendriamos a la
disposicion herramientas aprovechables y desechables segiin los casos y
también todo nuestro caudal de creatividad e ingenio para poner en obra y
construir lo que anhelamos tanto en teoria como en practica. Y, de nuevo,
nos atosigan los reclamos ante estas propuestas. ;/No serian pura imagineria,
pura buena voluntad, pura ingenuidad absurda, irrelevante y sin sustento
alguno?

No pareciera asi cuando se examina con cuidado la historia de las ciencias,
la historia de la filosofia, la historia de las ideas (filosoficas, tal como se
la ha desarrollado en Nuestra América), la historia como tal. Pareciera
que esta experiencia de las respuestas no dadas y de preguntas no
formuladas rige la tonica de lo vigente y frente a lo cual no queda més que
arremangarse y poner manos a la obra o lavarse el cerebro para lanzarse, sin
prejuicios, a la plenitud del ingenio, esa mezcla de razén y emocion —razén
apasionada—, capaz de generar las mas inverosimiles posibilidades para la
opcion humana. Y es que lo optar no estd dado, sino que siempre aparece
construido, salvo que se pretendan aceptar como ‘dados’ e ‘irrebasables’
los condicionamientos historicamente impuestos desde quienes poseen la
fuerza y los medios para hacerlos pasar como si fueran lo mas ‘natural’
del mundo. Con lo cual entramos a otras dimensiones de estas reflexiones.
Dimensiones que no abandonan lo epistemologico, aunque se extiendan a
otros ambitos de lo humano, abarcdndolo en la maxima amplitud de sus
facetas, hasta las mas inverosimiles a ojos de lo dado como ‘normal’ a
nuestro alcance. Siempre que lo ‘normal’ lo advirtamos sin esfuerzo, porque
al esforzarse un poquito —sin forzar arbitrariamente, por cierto, nada— surgen
posibilidades sin cuento y d&mbitos de realizacion ni por atisbo sofiados. Lo
cual deja abierta la labor inmensa de unas realizaciones utdpicas pendientes,
justamente porque se presentan como realizables y solo se puede saber si
efectivamente lo son, intentandolo con todos los costos y riesgos que ello
implica. Lo cual exhibe, una vez mas por si fuera menester, la plenitud de
lo humano siempre en curso, siempre historico, siempre aqui y ahora, sin
ignorar el antes y preparando el después.

16



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

.Como avanzar?

Hasta aqui llegaban esas reflexiones en su momento. En la preparacion de
esta exposicion se nos han ido superponiendo una serie de valiosas lecturas,
las cuales intentaremos ahora recuperar, aunque mas no sea en parte. Y, de
inmediato, no podemos dejar de anotar unos epigrafes, violando todas las
costumbres, porque suelen figurar siempre al inicio, pero nos parece (;nos
tinca?) que aqui tendran el peso y la fuerza provocadora que parecen sugerir:

Porque si concurren varios individuos en una accion de tal manera
que todos sean simultdneamente causa de un mismo efecto, los considero
a todos, en este respecto, una cosa singular (Spinoza 60).

... mas que hacer un inventario, lo que corresponde en el caso de la
filosofia es exponerse a la complejidad de las tradiciones que asume y a los
relanzamientos que gracias a dicha complejidad puede suscitar en nosotros
(Hernandez Alvarado 7).

Pensar el mundo como totalidad mediante la explicitacion de la
experiencia de la razén en el trato consigo misma (Hoyos Vasquez 239).

... lo histérico como sistema de posibilidades es condicion real
de la opcion personal y las opciones personales en tanto que opciones
personales son las que dan su especifico caracter a la historia mas alla de
la determinaciones —o indeterminaciones— puramente naturales [...] esta
historia es solo historia para quienes son sujetos de la historia; sin este
caracter de subjetualidad genitiva, sin este ser historia-de, la historia no es
real como historia (Ellacuria 124-7).

(Qué decir después de recordar estas vibrantes reflexiones, de muy distintos
tiempos y contextos, a las cuales se les podrian afiadir muchas mas? Aqui
se abre con mayor fuerza el desafio tan grato que implica esta estimulante
invitacion. Porque requerimos avanzar significativamente en semejante
asunto. Lo que queda claro, en medio de tantas valiosas sugerencias es que
estamos en presencia de variadas manifestaciones de articulacion social.
Numerosas terminologias se han utilizado —y se siguen utilizando— para
referirlas, aunque siempre de un modo bastante impreciso, seguramente no
solo por falta de esfuerzo reflexivo, sino por las complejidades intrinsecas
que tales modalidades de articulacion conllevan. Para comenzar, si son

17



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

dadas o construidas. Lo cual, de por si, constituye un forzado trabalenguas.
Nociones como pueblo, masa, sociedad civil, multitud, colectivo, comunidad,
movimiento, organizacion exhiben parte de estas dificultades.’

Si algo parece haberse ido gestando en Nuestra América como experiencia
colectiva es un esfuerzo continuado para no dejarnos someter como sujetos
sujetados. Mediante resistencias, organizaciones populares, protestas,
propuestas colectivas, experiencias de masas, movimientos sociales y una
variada gama de busquedas en curso se ha ido reclamando reconocimientos,
formas de participacion y autovaloraciones muy relevantes. De este modo,
cada vez mas arraiga la comprension de que el sujeto individual soélo
puede ser tal en medio del conjunto social y que la plenitud personal sélo
se alcanza formando parte del colectivo. Asi, se ha ido haciendo camino
al andar y donde no habia opciones, se las ha construido. Del mismo
modo que ante la constatacion desoladora de: no hay mas que siempre lo
mismo, se han revalorizado decisiones, proyectos, ideales, ensofiaciones,
imaginacion, prefiguraciones, profecias, entre otras. Todo esto como parte
de una complejisima labor por rescatar y apreciar nuestros suefios diurnos,
impulsores de cambios, transformaciones, novedades sin cuento.*

La filosofia politica o, mejor dicho, la dimension politica del filosofar se
presentan, asi, exigidas al méximo de sus potencialidades y es que la exigencia
generalizada se concentra en como poder-hacer.’ Quiza deberiamos decir,
como revalorar nuestra capacidad de poder-hacer e incrementarla incluso

3 En otro contexto y a proposito de las dificultades de su historizacion sefiala Javier Pinedo:
«... América Latina no se ajusta de la misma manera a la organizacion del mundo moderno
por lo que conceptos como identidad nacional, ciudadania, nacionalismo, racionalidad
social, pueblo y otros, requieren de analisis mas finos y desde nuevas perspectivas
metodologicas» (“Tres tendencias metodoldgicas en el pensamiento en Hispanoamérica:
examen y propuestas” en Cuadernos Americanos. México D. F., CIALC (UNAM), Nueva
Epoca, afio XXV, vol. 2, n.° 136, abril-junio 2011: 136-137, cursivas en el original). Para la
nocion de multitud y los casos argentino, venezolano y boliviano se encuentran sugerentes
aportes en Alfredo Velarde Saracho, “Implicaciones para América Latina de la globalizacion
en la dinamica constitutiva del imperio (La obra de Michael Hardt y Antonio Negri desde
la optica del pensamiento critico latinoamericano)”, México D. F., tesis de Doctorado en
Estudios Latinoamericanos, 2011, 627 pags.).

*Cf. Ivonne Farah H. y Luciano Vasapollo (coordinadores). Vivir bien: ;Paradigma no
capitalista? La Paz, Bolivia, CIDES-UMSA / Sapienza Universita Di Roma / Oxfam, 2011
[1.% ed. Italiana 2010], 437 pags. Agradecemos a Luis Tapia el acceso a este texto pleno de
sugerencias.

> Remito a mi Democracia a integracion en nuestra América (ensayos). Mendoza:
Editorial de la Universidad Nacional de Cuyo, 2007.

18



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

mas alld de sus propios limites inerciales. Y es que pasa generalmente
inadvertida esta capacidad compartida y compartible. Desdefiada ante la
mistificacion de un ‘poder’ que estaria en un ‘alli’ cuasi inalcanzable y
todo se reduciria a ‘tomarlo’ para después seguir haciendo lo de siempre:
corrupcidn, negocitos, aprovecharse. ..

Tenemos la impresion de que lo que viene ocurriendo también, felizmente,
en otras partes del mundo —inicialmente en Tunez, Egipto, norte de Africa
y mundo éarabe, Espafia— incluye esta busqueda de nuevas rutas, la cual
reclama animo, ingenio, disciplina, esfuerzo y capacidad de goce, amor y
pasion en formas poco exploradas quiza todavia. Todo tiene que ver con el
esfuerzo por construir (crear, inventar) nuevas alternativas opcionales.®

Resulta muy interesante cotejar las experiencias nuestroamericanas —porque
consideramos que efectivamente lo son— con algunas como en Espana,
por ejemplo. Cinco integrantes de un grupo de la Universidad Nacional
de Educacion a Distancia nos ofrecen algunos elementos para atisbar las
dimensiones internas de las movilizaciones recientes. Y afirman algo que
nos parece un poco insuficiente o contradictorio, justamente con el inmenso
y valioso esfuerzo que estan haciendo. En el intento de “evitar malos habitos
que tienen mucho mas que ver con el poder que con la potencia de cambio,
alegria, vida, pensamiento y accion” sugieren que

... nos acostumbremos a que la vida, lo que nos rodea, la lluvia y el
sol no tienen sujetos. No son producidos por nadie que les tenga que dar
impronta ni forma. Asi que, ;por qué lo van a tener la politica que es modo
de relacionarnos en comunidad con otros y otras, y con lo otro: con el
sol, con la tierra, con el agua, con las creencias, etc.? Propondriamos que
evitemos lo mas posible ponerle un solo nombre y un grupo de especialistas
que lo canalicen de un solo modo. Lo bueno de este movimiento es que
se declara sin consignas, sin ideologia... y, por lo tanto, sin sujeto —ya
sea este individual o partido politico—. Y, en el caso de que los haya,

¢ Aqui conviene traer a cuento unas sugerencias muy valiosas acerca del enfoque de Lacan,
que retoma Mauricio Gil de Bruce Fink: “Lacan comienza a ver que el deseo inconsciente no
es la fuerza radical, revolucionaria, que alguna vez creyd que era. jEl deseo esta subordinado
a la ley! Lo que la ley prohibe, el deseo busca [...]. El deseo aprende cémo mantener la
boca cerrada y dejar que el goce tenga preeminencia” (“Hegemonia, campo intelectual e
inconsciente politico. Las luchas intelectuales en la Bolivia contemporanea 1985-2005”.
Meéxico D. F., tesis de Doctorado en Estudios Latinoamericanos, 2011: 220).

19



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

que se sepan tales, que se sepan reemplazables y no fundamentales ni
verdaderos porque la tinica verdad es el acontecimiento mismo y la inica
responsabilidad es que no se muera asfixiado en pequefias luchas de poder
que lo quieren encerrar en las garras de algunos, volviendo a expropiarnos
lo que no era nuestro ni suyo pero nos concernia a todos y todas.

Aqui ya hay ciertas dificultades, porque si bien en parte sigue siendo cierto
que la naturaleza actua con independencia de injerencias humanas, también
lo es que esto resulta cada vez menos constatable. Las manifestaciones del
cambio climatico o, para decirlo un poco més claramente, del deterioro
cada vez mas colapsado del entorno ecologico, fruto de la intervencion
humana dentro de las reglas del juego del capitalismo siempre depredador,
ya nos pone muy en duda eso de que no hay agentes detras, salvo que se
reduzca la nocién de sujeto —como parece sugerirlo el texto— a individuo o
partido politico, lo cual resulta sumamente discutible. Unos parrafos mas
adelante, la cuestion se vuelve mas nitida, porque justamente lo que estan
exigiendo en nombre del presunto “sin sujeto” es ser reconocidos y asumirse
con plena responsabilidad en tanto sujetos protagonicos, lo cual vuelve su
argumentacion insuficiente o con ciertos riesgos de incorporar unos rasgos
‘metafisicos’ bastante discutibles, lo cual la vuelve poco coherente. Esto
cuando afirman: «Se trata de saber que es necesario el cuidado y que la
democracia no es algo que se hace de una vez por todas en no se sabe qué
origen de un Estado [...] la democracia deja de ser cuando no la cuidamos,
la cultivamos, la hacemos ni la pensamos» (Teresa Onate y Zubia, Amanda
Nunez Garcia, et. al. 2-3).7

Y es que en este marco de profundos e intensos recrudecimientos de los
conflictos sociales, que siempre nos acompafian, pareciera que va surgiendo
y clarificandose cada vez con mayor intensidad la necesidad de (re)
organizar las bases de nuestras sociedades y de colaborar en la formacion
creativa (entrenamiento, capacitacion, reforzamiento, consolidacién) de
nuevas generaciones, las cuales se empapan con fuerza creciente en las
labores de articulacion entre lo publico, lo privado y lo intimo. Y es que
derruir la organizacidn es objetivo central de los sectores dominantes. En un
articulo de proxima edicion en Bogotd, lo plantea con gran lucidez Beatriz

7 Los subrayados son nuestros.

20



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

Stolowicz. Conviene retener este aspecto de su critica muy bien fundada a la
reestructuracion social supuestamente “postneoliberalismo”.

La reestructuracion tiene por objetivo central disolver a los sujetos
colectivos de la pugna distributiva, desde luego los populares [...] Anombre
de “rescatar al individuo solitario del neoliberalismo e ir al encuentro con
la comunidad perdida”, la reestructuracion de la sociedad se complementa
y legitima mediante la gestacion de un microcorporativismo conservador
de multiples funciones: a) mantiene dispersos a los sujetos populares de la
pugna distributiva, no cuestiona la distribucion de la riqueza, pero permite
gestionar limitados recursos para la sobrevivencia o para la convivencia:
una suerte de pobreza acompariada; b) invisibiliza la desigualdad bajo la
imagen de la diversidad pluralista, arropada, entre otros, por el manto del
multiculturalismo; c) no incide en las decisiones del sistema politico ni
del Estado pero es percibido como “participacion” y “empoderamiento”.
Es el instrumento para una cohesion social (“capital social”) que pareceria
imposible.

Aunque no nos atrevamos a cantar victoria todavia, pareciera constatable
que el paliativo seductor del consumismo no logra cumplir con sus funciones
y esto va desatando fortalezas inéditas —o que parecian inalcanzables— entre
los humanos. Si a ello se suman las catastrofes ecoldgicas, biolodgicas y
cotidianas, mas las crisis ciclicas ineludibles del sistema, todo hace pensar
que, contrariamente a lo inercial del dejarse llevar nomas asi, fuerzas y
capacidades humanas son convocadas a ejercerse, a emerger con renovadas
energias de cambio, transformacion, propositivas y constructivas de mundos
efectivamente nuevos y alternativos.®

8 En esta linea de reflexiones cabe recuperar los valiosos aportes de Natanael Garcia
Ayala, Individualismo y poder. Una incursion filosofico-politica a través del marco
normativo neoliberal. México D.F., UNAM, Tesis de Maestria en Filosofia, 2011, 88 pags.
Resulta de particular interés el modo en que Natanael propone el colectivo como recurso para
los sujetos sociales y lo distingue de la comunidad, cuando sefiala: «... por ningiin motivo
debe asemejarse la nocion de colectividad, por ejemplo, con [la] de comunidad. El caracter
homogéneo de éste ultimo [modo de agrupacion social] choca directamente con la apertura
que el colectivo pretende mantener como parte de su autodeterminacion. Tampoco es dable
la sinonimia con la tan recurrida categoria de “sociedad civil” [,] cuyos marcos de referencia
son poco clarosy» (83).

21



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

Estas cuestiones remiten, también, de un modo no muy explicito, a
complejisimas dimensiones epistémicas. Una de ellas tiene que ver, tal
como lo senalamos antes, con la de la percepcidon, generalmente tomada
como obvia. Las complejas articulaciones entre percepcion y concepto
siguen estando en la cuspide de los debates, aunque no siempre se extiendan
a los ambitos que los requieren.’ Y es que parece que no percibimos lo
mismo e interpretamos diferente, sino que interpretamos diferente desde
la misma posibilidad de percepcion.!” Lo cual deja abierto un ambito de
trabajo inmenso en lo sensible, lo conceptual, lo reflexivo, lo simbodlico y
lo imaginativo. Por cierto, esto no se confunde sin mas con ficcion y llama
a cuento toda la enmarafiada trama de las creencias, con sus consecuencias
religiosas, politicas, familiares, fraternales, amicales, entre otras.

Lo que resulta de suyo resaltable es que estas cuestiones tienen larga data
de debate en la regién y nos remiten, particularmente, a las décadas de los
sesenta y setenta del siglo pasado, cuando se hicieron extremadamente
relevantes. El caso de los cursos dictados por Ignacio Ellacuria (1930-1989)
y ahora felizmente disponibles gracias al esfuerzo de Héctor Samour, nos
confirma plenamente en esta afirmacion. Justamente estos temas son los
nucleos o topicos de la reflexion protagonica del jesuita vasco salvadorefio.
No es el momento de seguirlos paso a paso, pero si conviene retener algunas
pistas no solo provocadoras, sino de erudicion disfrutable.

En su reflexion va delineando un camino de interlocucion con diversos
autores de la tradicion filosofica: Platon, Aristoteles, Tomas, Bacon,
Descartes, Marx-Engels, entre otros, siempre apoyado en su maestro Xavier
Zubiri (1898-1983). Entre otras cuestiones a discusion estaba la relativa a
la determinacion en Ultima instancia y al sentido mismo de la economia.
De modo muy pertinente, Ellacuria va recuperando sentidos en las obra de

® Resulta sugerente el articulo de Santiago Peleteiro Prada, “Problemas abiertos en el
debate “Percepcion conceptual vs. Percepcion no conceptual” en Contrastes. Revista
Internacional de Filosofia. Malaga, Espafia, Universidad de Malaga, Campus de Teatinos,
vol. XV, 2010: 281-299. Probablemente el enunciado mismo complica el debate, porque
quiza no es asunto de percepcion conceptual o no, sino de cudles son las relaciones iniciales
(¢y terminales?) entre concepto y percepcion, lo cual no conduce ni a su mezcla ni a su
confusion y sigue permaneciendo como cuestion pendiente.

" Hace ya muchos afos trabajamos este topico en unos manuales conjuntos sobre
Metodologia de la Investigacion I, México D.F., UPN, 1981, 77 pags. y 11, 1983, 108 pags.

22



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

Marx, de Engels, también de Lenin, del marxismo-leninismo, de Althusser.
De gran interés resultan algunas de las conclusiones que destacan en su
seminario sobre “El sujeto de la historia” (desarrollado por primera vez en
1978 y retomado en 1987), el cual (junto con todo este libro de Cursos
universitarios) mereceria ser examinado linea por linea como alguna vez
hicimos con su obra magna y postuma Filosofia de la Realidad Historica
(la edicion de la UCA es de 1990 y la de Trotta es de 1991). Decia Ellacuria:

El planteamiento estrictamente estructural no propone
la categoria “determinante-determinable”, sino la de ‘“co-
determinacion” [...] Sea cual fuere el factor ultimamente
determinante, lo que ha hecho historia son las condiciones subjetivas
[...] La invencion de posibilidades, y mucho mas la creacién de
posibilidades, depende de las condiciones subjetivas. Puede haber,
sin embargo, condiciones subjetivas que no se han desarrollado por

falta de condiciones objetivas.

No solo en el ambito del trabajo y de la revolucion, sino sobre
todo en los ambitos de la cultura y la politica, son las condiciones
subjetivas las que dirigen el proceso. Muchas de las condiciones
objetivas son condiciones subjetivas objetivadas, aunque de dificil
resubjetivacion creadora. Esto hace que sea lento el proceso de
subjetivacion a no ser que sea institucionalizado [...] Dadas ciertas
condiciones generales de un sistema de posibilidades, hay muchas
cosas determinadas que no admiten opcion, pero queda la opcion
por otro “sistema” y el trabajar porque esa opcién sea posible
(Ellacuria 216-7-22)".

' No es un detalle menor que Ellacuria, quien siempre desconocidé y hasta desprecid
la produccion filosofica de la region, se apoyara en un ‘clasico’ de las ciencias sociales de
la época, Helio Jaguaribe (1923), para organizar su vision estructural de la realidad socio-
historica. También por aquellos afios sesenta, el norteamericano Philip K. Dick (1928-1982)
cuestionaba la alienacion mediante la estrategia narrativa distopica, tal como lo ha mostrado
en un trabajo reciente, Angel Galdén Rodriguez. En su distopia, «un grupo de hombres
artificiales [...] han tomado conciencia de si mismos y son ellos, y no los seres humanos
reales, los que se rebelan contra el sistema [ ...] Dick recurre a los androides como medio para
explorar los limites y los significados del concepto de Humanidad» (“Apariciéon y desarrollo
del género distopico en la literatura inglesa. Analisis de las principales antiutopias” en www.
prometeica.com.ar . Prometeica. Revista de Filosofia y Ciencias. Afio 11, N.° 4, mayo-.junio
2011: 39).

23



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

Con esto queremos dejar indicado que la cuestion tiene tradicion detréas y
que conviene detenernos en reconstruirla con todo detalle para poder quedar
en condiciones efectivas de avanzar un poco mas. Lo interesante, en nuestro
caso personal, es que sin conocer estos textos de Ellacuria nos habiamos ido
situando, sin saberlo ni pretenderlo, en un desarrollo paralelo que requerira,
en proximas reflexiones, examinar con todo detalle las trayectorias
respectivas para ver qué tanto mas podriamos afadir y, sobre todo, para
quedar la altura de las demandas que las coyunturas actuales exigen.

Y aqui no podemos menos que volver los ojos a las reflexiones sugerentes
de otro colega y amigo Alfonso Sastre (1926), quien no ha dudado nunca en
hablar a contracorriente. Sus reflexiones nos aportan también paralelismos
en busquedas compartibles. Intentando aclarar las responsabilidades de la
intelectualidad, en un “Didlogo con su Sombra” sefiala:

... para empezar es preciso reconocer que nuestro puesto en la
sociedad esta en el que los socidlogos llaman el “sector servicios”.
Gentes, pues, ajenas al mundo de la produccion, de la industria y
de la agricultura; al mundo de los constructores de automdviles y
los productores de naranjas o de berenjenas. Gentes emparentadas,
pues, socialmente, con las cuidadoras de los retretes publicos, y
con los barrenderos, los vendedores de caramelos, los médicos de
cabecera y los conductores de los autobuses municipales. Ese es
nuestro lugar en la sociedad, amiga mia, inseparable compafiera
(48).

Este esfuerzo por no separar los pies de la tierra resulta nodal Yy,
sugestivamente, se articula con experiencias de inmensa trascendencia en
la regidon. El analisis con el cual recupera la experiencia catodlica de base
en la Diocesis mexicana de San Cristobal de Las Casas, Chiapas, Ma.
Alicia Puente Lutteroth ilustra sobre caminos a pro-seguir. Particularmente
cuando se reconocio que las y los integrantes de lo que denominariamos las
bases sociales, «No so6lo tienen necesidades sino también grandes recursos
culturales para emprender una construccion comun de experienciasy» (96).

Y, sobre todo, cuando en medio de violencias sin cuento que fueron y siguen

24



La idea del sujeto desde Nuestra América en un mundo globalizado

siendo «tomaban la decision de luchar por construir la paz, con la certeza de
ser un sujeto historico que nadie lo va a detener» (103-4)'2,

2 Un muy atinado bosquejo contextual de estos fecundos aportes teologicos, lo brinda
Miguel Angel Aguilar Gonzilez, “Teologia de la liberacion latinoamericana: historia y
utopia”. México D.F., tesis de Licenciatura en Filosofia, 2011, 187 pags.

25



Revista Pucara, N.° 24 (9-24), 2012

Fuentes de consulta:

Ellacurria, Ignacio. “El sentido del hacer historico” en Cursos universitarios.
El Salvador, UCA Ediciones, 2009: 124-127.

Farah H., Ivonne y Vasapollo Luciano (coordinadores). Vivir bien:
JParadigma no capitalista? La Paz, Bolivia, CIDES-UMSA /
Sapienza Universita Di Roma / Oxfam, 2011.

Hernandez Alvarado, Joaquin. “Bolivar Echeverria: azares de la filosofia”
en Kipus Revista andina de Letras. Quito, Universidad Andina Simén
Bolivar Ecuador / Corporacidon Editora Nacional, N.° 27, 2010: 7.

Hoyos Vasquez, Guillermo. ““;Para qué filosofia?”, si “el pensar esta en
lo seco”™ Lectio Inauguralis en Universitas Philosophica. Bogota,
Facultad de Filosofia, Pontificia Universidad Javeriana, N.° 54, 2010:
239.

Pinedo, Javier. “Tres tendencias metodologicas en el pensamiento en
Hispanoamérica: examen y propuestas” en Cuadernos Americanos.
México D.F., CLAC (UNAM), nueva Epoca, N.° 136, 2011: 136-137.

Puente Lutteroth, Ma. Alicia. “Entrenamiento para una Democracia con
Sujeto. Algunas implicaciones de la participacion autdctona en
la construccion eclesial” en Oscar Wingartz Plata (Coordinador),
Filosofia, Religion y Sociedad en la Globalizacion. Querétaro.
México D.F., Universidad Autonoma de Querétaro, 2011.

Sastre, Alfonso. La Batalla de los Intelectuales o Nuevo Discurso de las
Armas y las Letras. Buenos Aires, CLACSO, 2005.

Stolowicz, Beatriz. “El “posneoliberalismo” y la reconfiguracion del
capitalismo en América Latina”, ponencia en el VII Seminario
Internacional Marx Vive: América Latina en disputa. Proyectos
politicos (re)configuraciones del poder. Universidad Nacional de
Colombia, Bogota, 29 de octubre de 2010, en prensa, gentileza de la
autora.

26



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento
desde la perspectiva critica de la filosofia
latinoamericana

The problem of the subject and the theory of recognition from the
critical perspective of Latin American Philosophy

Dante Ramaglia
Universidad Nacional de Cuyo, Argentina
e-mail: ramaglia@mendoza-conicet.gov.ar

Resumen

La reflexion en torno al sujeto constituye un tema relevante de la filosofia
contempordnea. Al considerar las implicaciones que posee la cuestion
del sujeto asumida desde el pensamiento critico latinoamericano, resulta
evidente que viene a dar respuesta a las tendencias sistémicas y excluyentes
que conllevan los efectos de la globalizacion en curso. Al mismo tiempo,
supone la confrontacién con los paradigmas tedricos que cuestionan la
categoria de sujeto desde diversas posiciones.

Uno de los aspectos destacados para reformular la tematica del sujeto se
refiere a sus proyecciones con respecto a la teoria del reconocimiento que
concentra una atencion creciente desde distintos enfoques actuales, de los
cuales se consideran especialmente sus repercusiones en el campo de las
ideas sociales, politicas y éticas.

Desde esta perspectiva es posible igualmente indagar en los alcances que
tienen los debates actuales con respecto a la cuestion de la justicia, los
derechos humanos, la identidad y diversidad culturales con relacion a los
procesos de integracion que se estan llevando adelante en la region.

Palabras Clave: pensamiento critico, sujeto, reconocimiento

Abstract:

The reflection focused on the subject constitutes a relevant topic in
contemporary Philosophy. When considering the implications that are
part of the problem of the subject that is assumed by the critical Latin

Recibido: 10-08-2011. Aceptado: 01-12-11 27



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

American thought, it is evident that this thinking intends to give an answer
to the systemic and exclusive trends that entail the effects of the present
globalization. At the same time, it implies the confrontation with theoretical
paradigms that question the category of the subject from different positions.
One of the features that is stressed in order to reformulate the topic of the
subject refers to one’s projections in connection to the recognition theory
that concentrates an increasing attention from the perspective of different

current approaches. These have effects in the social, political and ethical
field.

From this perspective it is also possible to investigate the scopes of the
contemporary debates with regard to problems of justice, human rights,
identity and cultural diversity in relation to integration processes that are
being carried out in the region.

Key words: critical thought, subject, recognition

koksk

La tematica aludida con el titulo se refiere a dos aspectos que se tratan
de analizar en sus vinculaciones mutuas, considerando que constituyen
un asunto debatido actualmente en las ciencias humanas y sociales. En
particular, la tematica del sujeto representa uno de los ejes centrales de
la reflexion filosofica a partir de la modernidad, que registra una extensa
trayectoria en que se constatan distintas inflexiones de acuerdo a las
propuestas teodricas que orientan su definicion. En el curso del desarrollo
seguido por el pensamiento contemporaneo con relacion a la reformulacion
de la nocion de sujeto se van a manifestar posiciones criticas con distintos
alcances. Esto se presenta desde la denuncia de la “transparencia de la
conciencia”, elaborada por los planteos derivados de la llamada “filosofia de
la sospecha”, hasta la impugnacion radical de la idea de sujeto que realiza el
posmodernismo, lo cual incluso va a terminar cuestionando a esta categoria
como una invencion moderna que no es valida para interpretar la dindmica
de la época presente.

En un sentido que se distancia de esta perspectiva que acentiia la

fragmentacion de los sujetos y de la misma sociedad, es posible también
ubicar en las ultimas expresiones de la filosofia y la teoria social y politica

28



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

un giro que tiene que ver con lo que podria calificarse como un “retorno
del sujeto”, en particular desde nuevos enfoques que intentan dar cuenta de
los problemas inéditos que corresponden al mundo globalizado. Entre los
debates sostenidos en el campo de la teoria critica se encuentra la atencion
concedida al fendmeno del reconocimiento, tematizado como asunto
relevante para abordar la constitucion de la subjetividad y su emergencia
a partir de los procesos conflictivos que atraviesan las sociedades actuales,
cuyas proyecciones son relevantes igualmente en vinculacién a la idea de
justicia y la ampliacion de los derechos humanos.

Por otra parte, cabe anticipar que las lineas principales del pensamiento
critico latinoamericano no dejan de articularse en todo momento —sin
caer en las subsecuentes modas intelectuales— como una reflexion que se
afirma a partir del lugar significativo otorgado al sujeto. Ya sea que se lo
haya concebido como sujeto de enunciacion de un discurso propio o, en un
sentido complementario, como tema relevante en cuanto hace referencia a
las manifestaciones de sujetos sociales en los procesos historicos de cambio
que se dan en determinadas situaciones historicas vividas por nuestra region.

Desde este punto de vista ha sido considerado acertadamente el pensamiento
filosofico producido en nuestra América como una forma de “humanismo”
que se asume de modo critico. Dicha caracteristica que se constata como
fundamental, aunque cambiante segiin las formulaciones que recibe en
diferentes momentos, se articula conceptualmente con el tratamiento que
posee en particular el tema del sujeto. Asimismo es posible observar que
otro de los ejes principales que convergen en este enfoque esta relacionado
con la identidad. Esta cuestion ha sido recurrentemente tratada y sobre
la cual habria que sefialar las dificultades conceptuales que conlleva, asi
como la posibilidad de renovar su comprension segun las tendencias que
reafirman su caracter histérico y constructivo, a diferencia de posiciones
esencialistas, y en el marco de los procesos actuales de integracion regional.
Interesa, entonces, revisar y poner en didlogo las problematicas del sujeto, el
reconocimiento y la identidad, que se presentan como claves significativas
para comprender las transformaciones experimentadas en las sociedades
actuales.

29



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

Sujeto e identidad en la filosofia latinoamericana

En los enfoques que propone el pensamiento filosofico latinoamericano
en algunos de sus representantes contemporaneos puede observarse que se
encuentra supuesta una reflexion en torno al reconocimiento, que es retomada
desde una revision critica a la formulacion de Hegel.! En un sentido que
estd asociado a esta problematica, la cuestion de la identidad representa un
aspecto posible de ser abordado a partir de una teoria del sujeto que se afirma
como el punto de partida que caracteriza a la filosofia latinoamericana. Tal
como define a este pensamiento Yamandi Acosta va a afirmar que se trata
de «un pensar radical estructurado desde los modos de actuar y sentir de un
sujeto, que se constituye autdbnomo y auténtico en esa articulacion y en su
consecuente traduccion en conceptos y categorias» (28). En consecuencia,
es posible también constatar entre las caracteristicas mediante las que se ha
distinguido a este quehacer filosofico se destaca la historicidad, entendida
como la capacidad evidenciada por los sujetos al asumir de forma creadora
un pasado cultural que se expresa a través de proyectos de construccion
identitarios, los cuales dan cuenta de las condiciones presentes y, al mismo
tiempo, sefialan un horizonte utopico posible de ser realizado.

En las proposiciones que realiza Roig acerca del modo en que entiende al
pensamiento latinoamericano, resulta central el sujeto que lo ejerce como acto
de autoafirmacion y autorreconocimiento. Esto supone el reconocimiento
del otro como valioso.? Mediante ese posicionamiento de los sujetos en
su relacion con la alteridad resulta permanentemente reconfigurada la
misma identidad latinoamericana, hecho que debe comprenderse mas
adecuadamente como respuesta a las formas de identificacion implicadas
en un proceso historico cambiante antes que en un sentido fijo que solo se
remite al pasado.

! Una referencia especial a las proyecciones de la teoria del reconocimiento
respecto a la filosofia latinoamericana, asi como la revision de las lecturas de
Hegel en distintos pensadores contemporaneos se encuentra en: Gregor Sauerwald.
Reconocimiento y liberacion: Axel Honneth y el pensamiento latinoamericano. Por
un dialogo entre el Sur y el Norte. Miinster: Lit Verlag, 2008.

2 Las proposiciones tedricas mencionadas se retoman principalmente del libro de
Arturo Roig. Teoria y critica del pensamiento latinoamericano. México D. F.: FCE,
1981), las cuales han sido profundizadas en escritos posteriores.

30



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

Asimismo, en cuanto la sujetividad se entiende en su caracter plural y
colectivo, representa un “nosotros”, que se ha afirmado y reconocido
como tal a través de sucesivas experiencias historicas. De acuerdo a esta
propuesta tedrica, se establece como instancia clave para la reconstruccion
del pensamiento latinoamericano la serie de “comienzos” y “recomienzos”,
que pasan por la afirmacion de la identidad de los sujetos dentro de una
historia comprendida en su discontinuidad y contingencia. De alli que se
trata de recuperar criticamente los momentos de emergencia de este proceso
cuya legitimidad y alcances se rastrea en el curso de la historia de América
Latina, principalmente en sus manifestaciones culturales consideradas como
uno de sus modos de objetivacion.

Precisamente a partir de estas consideraciones esboza Roig (1993) una
definicion sintética de su posicion: «La filosofia latinoamericana se ocupa de
los modos de objetivacion de un sujeto, a través de los cuales se autorreconoce
y autoafirma como tal. Esos modos de objetivacion son, por cierto, historicos
y no siempre se logra a través de ellos la afirmacion de sujetividad plenay»
(105). A partir del ejercicio de lo que denomina “a priori antropoldgico” —
implicado en ese acto de autoafirmacion y reconocimiento— se desprenden
los modos legitimos o ilegitimos de objetivacion, que oscilan entre los polos
de la autenticidad y la alienacion. El mismo caracter historico y contingente
que poseen esos modos de objetivacion son los que nos indican que se van
logrando diferentes niveles dentro de un proceso de humanizacion. Para esta
finalidad va a considerar a la dignidad humana como ideal regulador, donde
la emergencia social va orientando los sucesivos cambios que no aseguran
que se hayan alcanzado definitivamente modos de realizacion plenos.

Es importante en relacidon a esta caracterizacion remarcar que hace
referencia a la misma concepcion del objeto del cual se ocupa la filosofia
latinoamericana, que son los modos en que se realizan las objetivaciones
y no tanto los productos culturales como tales, lo que la reduciria a una
filosofia de la cultura; en cambio, significa més propiamente indagar sobre
el horizonte normativo que se presenta como condicion de esa produccion.

31



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

En el minucioso analisis de Horacio Cerutti dedicado a examinar la totalidad
de la obra de Roig, aclara precisamente algunos aspectos claves de su
propuesta cuando afirma:

Deciamos entonces que la sujetividad es constituyente de la
objetividad, que no hay una sin la otra, pero destacando siempre
la prioridad de la primera, porque se constituye en sujetividad
construyendo la objetividad. Se requiere cierta distancia entre una y
otra para que ambas se hagan posibles. Cuando examinamos como se
produce esta distancia advertimos que la prioridad de la sujetividad
es, podriamos decir, cualitativa respecto de la objetividad y con un
alcance mayor (61-62).

De alli también puede interpretarse que esa toma de distancia, mediante
la cual el ser humano se erige como sujeto al referenciar al mundo como
objeto, segun se desprende de la misma enunciacion de Roig, indica que
basicamente la experiencia esta atravesada por lo axioldgico que es previo
a lo gnoseoldgico. Es asimismo una toma de posicidon que realiza el sujeto
frente a las situaciones que se presentan, lo cual comprende las respuestas
que damos en nuestra vida cotidiana no ajenas a otras interrelaciones
existentes por la pertenencia a una comunidad en que se producen esas
formas de objetivacion.

En un sentido amplio, la cultura material y simbolica puede ser comprendida
como una trama de significados y practicas que son construidas por los
sujetos en su existencia social. De este modo, la configuracién de las
objetivaciones da cuenta de las relaciones de reconocimiento reciproco
que establecen entre si los integrantes de una sociedad determinada, en
que se reflejan distintos niveles de conflictividad. Asimismo poseen una
materialidad en el plano de las regulaciones institucionales, que suponen
frecuentemente una colision de intereses entre los movimientos emergentes
de la sociedad civil y las formas en que operan los poderes hegemonicos. La
lucha por el reconocimiento, que ponen en juego los sectores subalternos en
la afirmacidn de su dignidad, representa asi un medio de transformacion por
el que pueden adquirir contenido sustantivo la democracia y los derechos
humanos.

32



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

Lucha por el reconocimiento, justicia y derechos humanos

Entre los cambios sobrevenidos en el mundo contemporaneo que han
impactado en las formas novedosas de protesta y resistencia se destacan las
demandas expresadas por actores politicos y nuevos movimientos sociales,
que llevan adelante lo que se designa como una lucha por el reconocimiento.
Esta tendencia que se presenta en relacion a fendmenos contemporaneos
de movilizacidon social y de relaciones de mayor contacto entre distintas
culturas en el marco de las transformaciones ocurridas con la globalizacion,
se expresa en las llamadas “politicas de la identidad”. La significacion
asignada a estos procesos representa un espacio de reflexion y discusion
acerca de los alcances teoricos y practicos implicados, en la medida que
revelan un grado de conflictividad mediante el cual se evidencian desajustes
estructurales en los sistemas democraticos y crecientes reclamos por la
ampliacion de derechos en las manifestaciones alternativas que promueven
los movimientos sociales en las sociedades contempordneas. En este
sentido, la revision de las posiciones adoptadas con respecto a las dinamicas
y orientaciones que conllevan esos cambios actuales requiere considerar
las vinculaciones entre el marco global y sus repercusiones locales.
Asimismo, esta interrelacion revela que un punto de vista situado, y no por
ello “localista”, como es el que asume un pensar que tiene como lugar de
enunciacion al propio contexto de América Latina, implica una perspectiva
critica para referirse a los procesos actuales de emergencia social que poseen
una determinada especificidad.

Por otra parte, si comparamos coémo se presentan ciertos enfoques que
aluden a esta situacion en la filosofia social y politica a nivel mundial
pueden ser observadas algunas similitudes y contrastes. Por ejemplo, las
implicaciones de las cuestiones relativas a la identidad y la diferencia con
relacion a la consideracion de las reivindicaciones politicas en términos
de igualdad y de justicia social se encuentran presentes en el debate que
sostiene el teorico frankfurtiano Axel Honneth con la fildsofa norteamericana
Nancy Fraser (2006). En el mismo, se examinan las bases normativas que
sustentan el andlisis estructural de las sociedades capitalistas avanzadas, al
problematizar el concepto de justicia implicado tanto en las tendencias que
sustentan la redistribucion equitativa como en los planteos que priorizan el
reconocimiento. Si bien en los conflictos actuales adquieren una presencia

33



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

notable las reivindicaciones a partir de las diferencias, lo que suele
denominarse como politicas de la identidad, resulta claro que los problemas
originados por la redistribucion econdomica no dejan de manifestarse. Sin
entrar en detalles, todos los matices y divergencias que presentan en sus
argumentaciones, cabe destacar la articulaciéon que se pretende alcanzar
con respecto a las dimensiones materiales y simbolicas implicadas en
la redistribucion y el reconocimiento, ya sea que se lo piense desde una
concepcion bidimensional de la justicia en el caso de Fraser, o en el segundo
término que funciona como nicleo normativo en la postulacion de Honneth.

Las perspectivas abiertas por la teoria del reconocimiento en torno a las
dindmicas involucradas en la configuracion de identidades resultan valiosas
para abordar las motivaciones involucradas en los cambios que se presentan
en las sociedades de modo acelerado. Sin duda que la propuesta filosofica
de un punto de vista normativo no elude la complejidad que reviste la
construccion de alternativas en el mundo global, que se estructura en
relacion a la hegemonia del paradigma neoliberal. Dicha sobredeterminacion
del capitalismo afecta incluso a las formas de constitucion de los sujetos,
interpelados desde una racionalidad sistémica que resignifica las relaciones
sociales y culturales segtn las logicas del mercado y del consumo.

Entre las discusiones teoricas que se desprenden de lo anterior, pueden
mencionarse las alternativas propuestas en relacion a la orientacion que
se desprende de la afirmacion de la igualdad juridica, que ha dado lugar
al momento inicial de materializacion de los derechos humanos, en su
primera manifestacion como derechos individuales y civiles, para luego
ampliarse en otros derechos politicos y sociales. O bien la formulacion que
se presenta como remplazo en la actualidad desde las variantes teoricas
que parten de atender preferentemente a las diferencias correspondientes a
identidades colectivas y a la resistencia ejercida por sujetos sociales negados
y discriminados, que da lugar a las nuevas formas de reclamo de derechos
culturales.

En este sentido, se ha planteado la posibilidad de un cambio normativo
en las sociedades actuales, en que se habria pasado de la semantica de la
“igualdad” a la de la “diferencia”. En su lugar, puede interpretarse que el
problema planteado con respecto al tratamiento de la igualdad y la diferencia

34



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

consisten en una oposicion falsa y, por lo tanto, no excluyente, ya que son
dos dimensiones que habria que distinguir para considerar sus posibles
mediaciones. La diferenciatiene enrealidad como correlato a laidentidad, por
la cual se reconoce la semejanza de un grupo en relacion con las diferencias
que posee frente a otro, que basicamente se constituyen en el nivel cultural.
En cambio, la igualdad se entiende como un concepto principalmente
politico, del cual se derivan una serie de derechos establecidos de modo
universal. De alli también se desprende que son principios que responden
a las tendencias divergentes de la singularizacidon y la universalizacion,
aun cuando pueda establecerse una interrelacion entre ellos. N1 uno ni otro
concepto pueden ser, ademads, considerados en su caracter abstracto, sino
que requieren una adecuada contextualizacion, en que los mismos reciben
un sentido desde los procesos sociales conflictivos en que se reclama el
reconocimiento.

Cuando se parte, ademas, de la acuciante realidad que comporta la exclusion
que padecen quienes no acceden a los minimos recursos ni a derechos tanto
econdmicos como socioculturales, resulta claro que no se trata so6lo de una
opcion teodrica, menos aun para el contexto latinoamericano. Si se piensa
y actlia en un sentido emancipatorio, es evidente que tienen que revertirse
tanto las desigualdades asociadas a un ordenamiento injusto en lo econdmico
como las discriminaciones derivadas de lo cultural que, por ejemplo, se
manifiestan hoy criticamente en las demandas de movimientos indigenas
y de otros sectores subalternos. Frecuentemente, ambas dimensiones se
autoimplican, la desvalorizacion que opera al nivel de la asignacion de
determinadas caracteristicas culturales, que generalmente se presentan
como ideoldgicamente naturalizadas, refuerzan formas de subordinacion
en las estructuras institucionales, en los ambitos juridico-politico y
socioeconomico. Por este motivo, cabe asimismo cuestionar la tesis historica
sobre los movimientos sociales que afirma la superacion de una etapa en
que se luchaba en defensa de la igualdad juridica y econdmica por otra
contemporanea que reivindica los reclamos por diferencias culturales. En
contraposicion, puede advertirse que los movimientos sociales que registran
una extensa trayectoria de resistencia no se reducen en forma esquematica
a objetivos materiales en sus manifestaciones iniciales, ni los mas recientes
resultan comprendidos exclusivamente como reivindicaciones que se limitan
a objetivos culturales.

35



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

Losconflictos porel reconocimiento de derechos pueden también interpretarse
como vinculados a desigualdades en la distribucion econdémica y diferencias
socioculturales originados en determinadas situaciones historicas y
contextos particulares en que se revierten relaciones de dominacion vigentes.
En consecuencia, requieren de una consideracion tedrica que atienda
al principio normativo de la dignidad de todo ser humano que incluye a
ambas dimensiones. Las realizaciones progresivas que se logran en relacion
a los derechos humanos demuestran que su concrecion historica responde
principalmente a una serie de luchas protagonizadas en el transcurso de
fendmenos de emergencia social en que determinados sujetos se afirman en
su dignidad. Esto significa el reclamo de reconocimiento de cualidades que
tienden a ser valoradas como expresion de una particularidad que cuestiona
la pretendida universalidad de un sistema o totalidad hegemonica.

Identidad y diversidad culturales en los procesos de integracion regional

La cuestion de la identidad representa un tema que ha sido recurrentemente
tratado en América Latina. No obstante, habria que sefialar que la identidad
no es un asunto que sea un objeto preferente y exclusivo del pensamiento
latinoamericano, la cual en mas de una ocasidén es ubicada como el eje
central de la reflexion y motivo de busqueda constante. Entre los factores
que han incidido para que se haya convertido en un tema largamente
debatido se encuentra como clave la experiencia histérica que sigue la
configuracion histdrica de las sociedades y culturas de América Latina. Esto
es patente ya desde el mismo momento de la conquista y colonizacion, cuyas
consecuencias en el continente americano, con el etnocidio de las poblaciones
indigenas, la imposicion que significé en los modos de organizacion
politica y la destruccion de conocimientos, practicas y tradiciones, no
ha tenido equivalentes en otros casos por su profundidad y amplitud a
nivel continental. La sucesion de los fendmenos historicos asociados a la
dependencia condicionaron estructuralmente el desarrollo de América
Latina, al interior de sus paises y en sus relaciones geopoliticas con otras
regiones y centros de poder mundial. En la actualidad gravita igualmente
el proceso de globalizacion que ha generado una reestructuracion de las
naciones con la conformacion de bloques econémicos y nuevas modalidades
de contacto e intercambios culturales y migratorios, cuyas repercusiones no
dejan de ser aceleradas y contradictorias. En este marco, la recomposicion de

36



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

las identidades nacionales y supranacionales es un acontecimiento relevante
que se viene desarrollando en el mundo contemporaneo.

Asimismo puede afirmarse que la construccion de identidades colectivas
esta estrechamente asociada la cuestion de los derechos humanos y la justicia
social. En las democracias vigentes el cardcter igualitario que orienta al
marco juridico, estd directamente vinculado a las desigualdades existentes
que deben tenderse a reparar, especialmente en el caso de la region de
América Latina que presenta indices altamente negativos en este sentido.
Sin duda que la resolucion de las enormes desigualdades que afectan a
nuestras sociedades es necesaria para el desarrollo de las personas y de las
culturas, que no pueden expandirse adecuadamente sin un sustento material.
Si esto ultimo es considerado tedricamente como un problema que tiene que
ver con la justicia, se puede distinguir entre las situaciones de injusticia que
tienen que ver con la desigual distribucion de la riqueza, esto es la dimension
socioecondmica, de las que se relacionan con la falta de reconocimiento de
la diversidad, que se vincula a una dimension sociocultural. Esta distincion
queda relativizada cuando se trata de mostrar en un plano practico como se
dan interrelacionadas, en donde la discriminacion o menosprecio de ciertos
grupos sociales por razones culturales resulta también objeto de un perjuicio
en lo econdmico.

La reorientacion que ha tenido recientemente la integracidn entre los paises
latinoamericanos revela la posibilidad de combinar una serie de politicas que
refuerzan lazos de solidaridad y cooperacion, al mismo tiempo que vienen
a dar respuesta a las demandas de inclusion social. Aparte del impulso que
reciben las democracias con mayor participacion popular y la vigencia del
estado de derecho en situaciones criticas, ha cobrado relevancia la dimension
cultural de la integracion en un marco juridico supranacional.

Entre los antecedentes a nivel internacional cabe mencionar la Declaracion
Universal sobre la Diversidad Cultural de la UNESCO, originada en México
en el afio 2001. La misma implica una extension del derecho al desarrollo de
las identidades a partir del respeto a la diversidad de las culturas, la tolerancia
y el didlogo intercultural. Para esto, se tiende a promover politicas que
favorezcan el intercambio y la convivencia en cuanto al reconocimiento del
pluralismo cultural. Asumido como un imperativo ético que se fundamenta

37



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

en la dignidad humana, se postula que los derechos culturales son parte
integrante de los derechos humanos.

En la creacion de la Comunidad Sudamericana de Naciones, que abarca
a la totalidad de los paises del Cono Sur, cobra fuerza un nuevo modelo
de integracion regional que concede un valor especial a los principios
que orientan una identidad comun. Tal como se lo definia en su texto
fundacional, la Declaracion del Cusco dada a conocer el 8 de diciembre de
2004, esta comunidad a construir tiene entre sus fundamentos y objetivos a
los siguientes:

El pensamiento filoséfico y politico nacido de su tradicion, que
reconociendo la preeminencia del ser humano, de su dignidad y
derechos, la pluralidad de pueblos y culturas, ha consolidado una
identidad sudamericana compartida y valores comunes, tales como:
la democracia, la solidaridad, los derechos humanos, la libertad, la
justicia social, el respeto a la integridad territorial, a la diversidad,
la no discriminacion y la afirmacion de su autonomia, la igualdad
soberana de los Estados y la solucion pacifica de controversias.

Los valores en que se sustenta esa identidad compartida pueden ser
comprendidos igualmente como ideales a realizar, conforman un horizonte
utopico que da una direccidn a las politicas implementadas en la actualidad.

La identidad latinoamericana, entendida como una identidad colectiva
ligada a fendémenos de caracter nacional y a relaciones geopoliticas
mundiales, resulta de un proceso de constitucion que ha estado marcado por
diferentes inflexiones y una rearticulacion del “nosotros” que comprende
su enunciacion, tal como lo registran incluso las distintas denominaciones
que ha recibido la regién. Pero es igualmente este caracter histdrico el que
permite vislumbrar su apertura al futuro, que puede comprenderse como un
proyecto permanente de construccion y actualizacion de una identidad que
se realiza desde el presente. La identidad es asi el resultado del ejercicio de
memoria historica y de la potenciacion de imaginarios sociales, que van a
evidenciar la constitucién y emergencia de los sujetos plurales que integran
América Latina. De esta constatacion, se desprende que el reconocimiento
de la diversidad es el complemento de la aspiracion a la integracion en una

38



“La cuestion del sujeto y la teoria del reconocimiento...

unidad que la contiene, como consecuencia del mismo criterio normativo
de la dignidad de todo ser humano. En este sentido, la concrecion de una
identidad de Ameérica Latina se presenta hoy como la voluntad de asegurar
un marco supranacional de convivencia pacifica y solidaria, que contribuya
a la profundizacion de las democracias con un mayor sentido participativo,
en que tengan una vigencia y realizacion plenas las normas e ideales que
consagran los derechos humanos.

Las posibilidades que se presentan para afianzar un proceso que garantiza
condiciones para la integracion son inéditas en nuestra region, sin desconocer
que todavia resta bastante por avanzar en términos de justicia e inclusién
sociales en las experiencias democraticas que transitamos.

39



Revista Pucara, N.° 24 (25-38), 2012

Fuentes de consulta:

Acosta, Yamandu. Filosofia latinoamericana y sujeto. Caracas: Fundacion
Editorial El perro y la rana, 2008.

Cerutti Guldberg, Horacio. Filosofando y con el mazo dando. Madrid:
Biblioteca Nueva/Universidad Autonoma de la Ciudad de México,
2009.

Fraser, Nancy y Axel Honneth. ;Redistribucion o reconocimiento? Un
debate politico-filosofico. Madrid: Morata, 2006.

Ramaglia, Dante. “Alcances de la critica de la modernidad y la recuperacion
del sujeto en la filosofia latinoamericana actual”, en José de la Fuente
y Yamandu Acosta (coord.), Sociedad civil, democracia e integracion.
Santiago: Ediciones UCSH, 2005: 327-337.

. “La cuestion de la filosofia latinoamericana” en Enrique Dussel,
Carmen Bohérquez y Eduardo Mendieta (editores). El pensamiento
filosdfico latinoamericano, del Caribe y “latino” (1300-2000).
Historia, corrientes, temas y filosofos. México D.F.: CREFAL / Siglo
XXI Editores, 2010: 377-389.

Roig, Arturo. Etica del poder y moralidad de la protesta. Mendoza:
EDIUNC, 2002.

. Rostro y filosofia de América Latina. Mendoza: EDIUNC,
1993.

. Teoria y critica del pensamiento latinoamericano. México
D. F.: Fondo de Cultura Econoémica, 1981.

Salas Astrain, Ricardo (coord.). Pemnsamiento critico latinoamericano.
Conceptos fundamentales. (3 Volimenes), Santiago de Chile:
Ediciones UCSH, 2005.

Sauerwald, Gregor. Reconocimiento y liberacion: Axel Honneth y el
pensamiento latinoamericano. Por un didlogo entre el Sur y el Norte.
Miinster: Lit Verlag, 2008.

Tugendhat, Ernst. Justicia y derechos humanos. Barcelona: Universitat de
Barcelona, 1992.

40



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

Reflexiones alrededor de un posible dialogo filosofico
intercultural

Reflections concerning a possible philosophical intercultural dialogue

Catalina Leon Pesantez
Universidad de Cuenca, Ecuador
e-mail: catalina.leonp@ucuenca.edu.ec

Resumen

El ensayo tiene como objetivos: Plantear algunas premisas que posibiliten
un diadlogo filoséfico intercultural; entre ellas la critica a la vision
eurocéntrica de la razon moderna europea y latinoamericana; y, considerar
otros constitutivos como el de su sentido practico, consustanciado con
el “color de la razén”, que lo desarrollaremos en imagenes conceptuales
breves, expuestas en ciertos filosofos latinoamericanos y caribefios, para
interculturizar la razén, como una apuesta teorico-historica que posibilite
el dialogo.

Palabras Clave: modernidad, racionalidad, interculturalidad, “color de la
razon”

Abstract

The essay has the following objectives: To state some premises to enable
a philosophical intercultural dialogue; one of these is the criticism to the
Eurocentric vision of the modern European and Latin American reason.
Another objective is to consider other constituents, such as the practical
sense that is inherent to the “color of reason.” It will be developed through
brief conceptual images which are exposed by some Latin American and
Caribbean philosophers in order to interculturalize the reason as a theoretical
- historical bet that facilitates the dialogue.

Key words: modernity, rationality, interculturality, “the color of reason”

Recibido: 14-07-2011. Aceptado: 12-12-11 41



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

Luis
In memoriam

Introduccion

Preguntarse por las condiciones que posibiliten un dialogo filosofico
intercultural, ha implicado problematizar los fundamentos sobre los cuales
se construyo el sujeto moderno europeo y latinoamericano, y adentrarse en
el estudio de la modernidad desde una posicion “critico-negativa”, en el
sentido de “de-construir” su aparato conceptual; tarea que a nuestro entender
exige considerar los vinculos entre modernidad, capitalismo y colonialidad.'

De otro lado, demanda indagar y recuperar el sentido “practico” de la
razén, presente en otras tradiciones culturales y formas de vida cotidiana,
para desanclarla de los finalismos de la filosofia de la conciencia, de la
totalidad del sujeto céntrico-europeo e iniciar la busqueda de las fuentes
del didlogo en una razoén practica, inmersa en sujetos cuyas necesidades
estan corporalizadas y territorialmente situadas. Tarea que nos conduce a un
posible didlogo a contra luz de la Ilustracion, y a la luz de la heterogeneidad
de otras formas de racionalidad.

La critica a la vision eurocéntrica de la modernidad y los intentos de
descolonizar la razon, han sido iniciativas recurrentes en la historia de la
critica latinoamericana. En el presente ensayo tratamos de mostrar que el
dialogo filosoéfico intercultural esta atravesado por un conjunto de elementos
como clase social, raza, género, politica, ética, ideologia, edad, visiones del
mundo, situacidén de los migrantes, entre otros aspectos; que en su conjunto

! Colonialidad esta tomado como “colonialidad de poder”, categoria desarrollada por
Anibal Quijano, cuyo eje central es el proceso de racializacion de los pobladores y la
explotacion de sus productos y recursos; ademas, la implementacion de un “imaginario”
selectivo en la subjetividad de los individuos; proceso que se dio a partir de la colonizacion
del “nuevo” mundo.

42



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

configuran el sentido practico, matizan el color de la razén® y complejizan
la posibilidad de dialogo.

La razén moderna latinoamericana busc6 muchas formas de insercion en
la temporalidad del movimiento de la razoén europea, para explicitar una
identidad “propia”, mediada por la necesidad de generar una filosofia
identitaria, que para muchos criticos se traté de un remedo o mala copia de
la filosofia europea. En todo caso, habia que trascender las circunstancias de
lo “propio”, es decir, la dependencia y el colonialismo, para salvaguardar la
universalidad del Logos, y de esta manera posicionarse en el movimiento de
la totalidad europea; lo que signific6 una forma de “respetar” la universalidad
que, posiblemente, ignoro la existencia de quienes la respetaban.

Premisas modernas que dificultan el dialogo filosoéfico intercultural

Abordaremos la relacion moderna entre filosofia, cultura y nacion
porque ha complejizado el didlogo filosofico intercultural, pues
este demanda poner atencion a la tesis de fuerte densidad histoérica,
propuesta por Martin Heidegger, que consiste en considerar a la
filosofia como un atributo originario y exclusivo de Europa, en tanto
su esencia es griega y la helenidad es un proceso intracuropeo, porque
se desenvuelve en si y hacia si misma.?

2 El “color de la razon” es una metafora elaborada por el filésofo nigeriano Emmanuel
Chukwudi Eze. En su articulo titulado, “El color de la razén: La idea de ‘raza’ en la antropologia
de Kant’, vincula el concepto de “naturaleza humana” con la teoria de la raza —desarrollada
por Inmanuel Kant-, mostrando la construccién de una filosofia racial, basada en politicas
culturales provenientes de la Ilustraciéon. Nosotros retomamos la metafora del “color de la
razon” para una critica al eurocentrismo y a la formacién de una razén colonial, tema que
lo tratamos ampliamente en el libro de préxima edicién titulado “El color de la razén y del
pensamiento critico en las Américas”

3 «La expresion ‘filosofia europeo-occidental’ [...] es en verdad una tautologia. ;Por
qué? Porque la ‘filosofia’ es griega en su esencia, griega quiere decir aqui: la filosofia es
en el origen de su esencia de indole tal, que ante todo fue la helenidad, y solo ésta, lo que
la filosofia reclamo para desenvolverse a si misma [...]. La frase la filosofia es griega en
su esencia, no dice sino que: Occidente y Europa, y solo ellos, son, en su marcha historica
mas intima, originariamente ‘filoséficos’», Martin Heidegger, “;Qué es eso de filosofia?”,
citado por Raul Fornet-Betancourt, en el articulo “Filosofia e Interculturalidad en América
Latina: Intento de introduccién no filoséfica” en El discurso intercultural. Prolegémenos a
una filosofia intercultural. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 2002: 124.

43



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

El planteamiento de Heidegger es discutible. Asi lo sefiala Horacio
Cerutti en su Historia de las ideas latinoamericanas (2003), cuando
retoma la tesis del filésofo griego Christos Evangeliou, quien sostiene
que no es demasiado afirmar que la filosofia nace en Africa:

Como es sabido, el comienzo de la filosofia en Africa se retrotrae
a tiempos ancestrales. Incluso quizd no sea demasiado afirmar que la
filosofia nace en Africa, antes que en cualquier otra region del globo. Ha
sido mérito del filosofo griego Christos Evangeliou el mostrar como el
cuento del nacimiento (surgimiento por primera vez al romper con el mito)
de la filosofia en Grecia, en el periodo que media entre Tales y Aristoteles,
es una invencion arbitraria, injustificada a tenor de las afirmaciones de los
mismos autores griegos (143).

Consideramos, que la expresion moderna de la esencia griega de la filosofia
o la naturalizacion de esta esencia, se expresa en la teoria de la modernidad
elaborada por Descartes, Kant, Hegel y otros filosofos, porque la relacion
que el sujeto trascendental establece entre razon y ciencia, razon y ética,
razén y cultura, razon y estado, se fundamenta en las condiciones a priori
de posibilidad de la experiencia. El trascendentalismo de la razén no es
incorpéreo y al tener un sustento histdrico, estd cargado y matizado por el
color de la razon.

Por su parte, Heidegger con la tesis sobre el “olvido del ser”, posibilito
nuevas perspectivas para reflexionar sobre la crisis de la modernidad europea.
Se desplazo hacia la ontologia o hacia las preguntas sobre el sentido del Ser.
Su critica a la epistemologia y al sujeto de la filosofia moderno, le llevo al
de la “existencia humana” como apertura del Ser al lenguaje; provocando el
giro ontologico y el giro lingiiistico, en tanto el lenguaje es la casa del Ser y
los seres humanos, antes que ser sus amos son sus pastores. Tesis que cred
—en el filosofo— la expectativa de una posible solucion a la crisis europea de
guerra y posguerra.

Segiin Charles Bambach en su libro Heidegger's Roots: Nietzsche,
National Socialism, and the Greeks (2006), la crisis fue sobre todo del
centro de Europa, es decir de Alemania y del Volk aleman; su resolucion
podia estar en la reafirmacion de los vinculos, entre el pueblo aleman con
su tierra, su cultura, la sangre y el Estado. Esta tarea —siguiendo la tesis

44



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

de Bambach— implicé recurrir al mito ateniense de la autoctonia, segun el
cual Erichthonius, fundador de Atenas se auto-generaba desde la tierra. Para
muchos intelectuales alemanes, la crisis estuvo atravesaba por el desarraigo
proveniente de la Ilustracion francesa y del nihilismo; razon por la que fue
necesario volver al arraigo, a la manera ateniense. En palabras de Bambach:

En una época donde la cultura alemana se desarrollaba sin el marco
de un estado nacion unificado, un grupo de filésofos y escritores afirmaron
sus propios ideales nacionales en términos que tomaron prestados de
sus visiones de la antigiiedad. Dentro del contexto de esta helenomamia
alemana, intensificada por la invasion de Napoledén en 1806, Fichte, Hegel
y sus contemporaneos llegaron a hacer uso del mito de una unica afinidad
greco-alemana arraigada tanto en el lenguaje como en el Heimat (65).

La conexion entre Greciay Alemania —segun el filosofo aleman—no esta en la
simple recuperacion del mito de la autoctonia; al contrario, Heidegger sesga
su interpretacion en términos de que el pensamiento presocratico, «surgid
del arche del Ser como tal”, como “la raiz auténtica del pensamientoy (66).
Esta tesis le sirvio para diferenciarse de la metafisica “tradicional” y de
la epistemologia moderna; y, a la vez, como fundamento para «hacer que
Alemania (el idioma y el Volk alemanes) se convirtieran en el nuevo arche
de Europa» (66). La interpretacion de Bambach —con la que coincidimos—
reconoce en este mito una geopolitica de la exclusion y Maldonado
Torres, considera que, ademads es una politica de «racismo epistémico y de
imperialismo» (66).

La idea de que todo pueblo y nacidn tienen que pasar por el veredicto de
la razon ilustrada es una posicion de la modernidad occidental, no ajena
al conocimiento de la historia de la filosofia y de la cultura de Heidegger,
en tanto se enfrentd ante una practica que se aplicd en otrora, al mundo
colonial. Pero, el filésofo alemdn «la cambié de una manera por la cual,
a través de su germanocentrismo, ¢l podia hacer al resto de Europa lo que
Europa habia hecho a una gran porcién del mundo» (68).

Desde la “epidermizacion™ del racismo y la explotacion capitalistas,
Aimé Césaire, por ejemplo, habla sobre la colonizacion en los siguientes

4 Epidermizacion es una término utilizado por Frantz Fanon en Piel Negra, mascaras
blancas Buenos Aires: Schapire Editor, S. R. L., 1974.

45



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

términos: «Nadie coloniza inocentemente, que tampoco nadie coloniza
impunemente; que una nacidon que coloniza, que una civilizacion que
justifica la colonizacion y, por lo tanto, la fuerza, ya es una civilizacion
enferma, moralmente herida, que irresistiblemente, de consecuencia en
consecuencia, de negacion en negacion, llama a su Hitler, quiero decir, su
castigo» (Césaire 17). La colonizacidn es la afirmacion de la negacion del
Ser o afirmacion de una ontologia del “no ser”,’ cuya existencia humana

—dasein— esta sumergida en la negacion de su propio Ser.

Las premisas filosoficas sefialadas posibilitan una relacion moderna entre
filosofia, cultura y nacion, pero dificultan la posibilidad de un didlogo
filosofico intercultural, porque el sujeto moderno como subjectum,
cohesiona formalmente las esferas sociales —ciencia, moral y estética— y
adquiere dimensiones de poder desmesuradas, a tal punto que el mundo no
es el mundo, sino la re-presentacion o imagen de este.

Desde la perspectiva moderna, la tarea de la filosofia fue construir un
conocimiento antes del conocimiento. Labor que implicd poner en juego
la capacidad “critica” de la razon, atribuyéndose no sélo la funcién de
“acomodadora” de lo real al fundamentalismo trascendental; sino de juez de
la totalidad histérica. En términos de Habermas (1989):

En lugar del concepto sustancial de razon, propio de la tradicion
metafisica, Kant propone el concepto de una razon disgregada en
sus elementos y cuya unidad solamente tiene un caracter formal.
Kant separa la capacidad de la razon préctica y del juicio del
conocimiento tedrico y dota a cada uno de ellos de su respectivo
fundamento. De este modo atribuye a la Filosofia la funcién de un
juez supremo, incluso con respecto al conjunto de la cultura (48).

La razén proporcion6 los fundamentos necesarios para la autonomia de tres
pilares de la modernidad: la ciencia moderna, la ética profana y el arte. El
resultado de esta operacion conceptual, complejizé su funcion unificadora
entre razon y empiria, porque la tarea de unidad qued6 reducida a unidad
formal. Sin embargo, estas esferas de la cultura moderna, una vez liberadas

5> La ontologia del “no ser”, es un tema que lo tratamos en el libro de proxima
aparicion titulado “El color de la razén y del pensamiento critico en las Américas”.

46



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

de todo compromiso con la religion y de las ataduras espacio-temporales,
ya no requirieron de soldadura alguna. La contradiccion mayor de la critica
de la razon pura fue pretender ser, al mismo tiempo, “acomodadora y juez
supremo de la cultura”, cuando ésta ha devenido en autébnoma.

Pese al atolladero de la razén, la relacion entre filosofia y cultura,
historicamente, se ha resuelto imponiendo a las culturas una estructura
racional. De esta manera, por ejemplo, se habla de una “racionalidad
occidental”, de una “racionalidad andina”, entre otras. A la cultura occidental
se le ha asignado y dotado de ciertas esencias naturales, en el sentido de
considerarla como el espacio en donde se desarrolla la humanidad o esencia
del hombre; o también, el espacio de liberacion del espiritu de las ataduras
de la naturaleza. Por cllo, se la identifica con ¢l reino de la libertad, en tanto
a la naturaleza con el de la necesidad. Esta asociacién ha generado la idea
de que la cultura alta es la expresion de formas racionales (filosofia, musica,
literatura y otras), que han alcanzado un nivel alto de desarrollo del espiritu;
y la cultura popular, como expresion o imitacion de la naturaleza.

Segln esta perspectiva, la cultura logra su mayor grado de desarrollo, el
momento en que el espiritu de los pueblos ha alcanzado su “mayoria de
edad”; esto es, cuando son expresados en el Estado Nacional. Segin Hegel,
este es el verdadero representante del “espiritu nacional” de los pueblos,
«porque es alli donde son reconciliados todos los individuos particulares
con la sustancia ética de la colectividad» (Castro-Gomez 96). Los individuos
deben subordinarse a €1, porque es alli donde toman conciencia de su destino,
en tanto que miembros de una sola nacién. La cultura cohesiona al pueblo en
el espacio de la nacion.

Desde este horizonte, las culturas son tratadas como si fueran un todo
sistemdtico y coherente o como un todo en el que subyace una racionalidad
inmanente, que se manifiesta en el desarrollo y en la historia de los pueblos.
Indudablemente, que la perspectiva de una filosofia trascendental y una
cultura como expresion de una razén omnipresente, no es ajena a la historia
del pensamiento filosofico latinoamericano; pues, esta presente, ya sea en la
version de un providencialismo histérico de tipo herderiano o en el de una
teoria laica del progreso, entre otras versiones.

47



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

Filosofia latinoamericana y conciencia critica de sus circunstancias

Es necesario abordar ciertos momentos de la modernidad latinoamericana y
de su relacion con la europea, para establecer sus alcances y limites. En este
contexto, podemos afirmar que sus forjadores, representados en las figuras
de Leopoldo Zea, Enrique Dussel, Augusto Salazar Bondy, Arturo Ardao,
Francisco Mir6 Quezada, Arturo Andrés Roig, Juan Carlos Scannone, Luis
Villoro, Horacio Cerutti, entre otros, desarrollan una filosofia contextualizada
o no ajena a las circunstancias que la producen. En términos de Ratl Fornet-
Betancourt (2004), se trata de una filosofia “contextualizada e inculturada”,
como momento importante en la toma de conciencia de la interculturalidad,
pero todavia no suficiente para avanzar hacia ella:

Mi critica, [...] no desconoce el progreso que significa el desarrollo
de la filosofia latinoamericana como filosofia explicitamente contextual
e inculturada; [...], y, reconociendo su decisiva aportacion, quiere
hacer notar que es todavia insuficiente como respuesta al desafio de la
interculturalidad (21).

El filésofo cubano, considera que el limite de la filosofia “inculturada”
esta en su incapacidad de abrir el didlogo intercultural, porque el encuentro
con otras culturas ha sido “selectivo” por varias razones: Primero, porque
ha dialogado s6lo con “la cultura mestiza”, como si el mestizaje fuera la
unica expresion cultural; ignorando, de esta manera, la diversidad que
existe en Latinoamérica. En segundo lugar, porque se ha optado por la
visién eurocéntrica de la modernidad, como paradigma de la educacion,
y particularmente, de la formacion filosofica que se imparte en las
universidades; y, por canonizar esta vision en la metodologia de ensefianza
del sistema educativo. Ejemplo de esta posicion es la primacia de la cultura
filosofica escrita, en un mundo donde la oralidad juega un papel importante
en la transmision de los valores culturales. La filosofia latinoamericana
al ser “selectiva” en un continente poliglota, dificulta el acceso a la
interculturalidad.

Tercero, el «uso colonizado de la razén, complice en el fondo de la herencia
colonial» (22), aspecto que ya fue criticado por la intelectualidad del siglo
XIX; sin embargo, continua en la actualidad, obstaculizando el didlogo. La
propuesta de Fornet-Betancourt es «continuar el proceso de transformacion

48



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

contextual e inculturada con una tarea de redimensionamiento intercultural
que debe conducir precisamente al nacimiento de filosofias contextuales
redimensionadas por el didlogo mutuo» (21). Pero, ;desde donde
redimensiona el didlogo mutuo y la interculturalidad?

Interculturalizar la filosofia es abrir el didlogo con otras culturas, para
tomar conciencia historica de ellas y constatar las circunstancias de la
dominacion de unos sobre otros. A nuestro entender, esta tarea reduce la
interculturalidad a un circulo, cuyo inicio y fin es la contextualizacion e
inculturacion de la filosofia. Esto permite a Fornet-Betancourt superar
los temas de la circunstancia de lo “propio”, de la historicidad de la razén
latinoamericana, de la existencia y del humanismo como fundamento de
estas opciones historicas. Este limite le impide establecer los contenidos de
un dialogo histérico, para ponerlo a prueba frente a las circunstancias.

La critica de Juan Carlos Scannone a la propuesta del filésofo cubano, esta
encaminada a situarla en la tradicion iniciada en Grecia y en la construccion
de una re-lectura desde un “mirar-pensar” critico y radical sobre el hombre,
el mundo y su sentido en él. En este punto coincidimos con el filésofo
argentino; sin embargo, consideramos que su propuesta es posiblemente mas
conflictiva que la de Fornet-Betancourt, porque prioriza la inculturacion de
los valores cristianos frente a un didlogo filoséfico intercultural.

De igual manera, la propuesta de Ratl Fornet-Betancourt (2001), heredera de
la filosofia de Jean Paul Sartre, tampoco avanza a formular las condiciones
de un posible didlogo filosofico intercultural, porque los “invariantes
antropologicos” o “universales historicos” que plantea como fundamento,
se inscriben en la «tradicion universalizadora de un humanismo ético-
racional» (212).

Los supuestos filosoficos para un dialogo intercultural segiun Raul
Fornet-Betancourt

Para este filosofo, las premisas o el fundamento del didlogo filoséfico
intercultural estd en lo que ¢l llama los “invariantes antropologicos” o
“universales historicos”; categorias que tienen relacion con el humanismo
occidental, que cualifica a todo ser humano en cualquier momento y lugar;
de ahi que, no es extrafio concebir —como primer supuesto filosofico— al ser
humano como un “universal singular”, garante de la supervivencia historica

49



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

de la subjetividad, en tanto es constructor del sentido de “totalidad”. El
segundo, la “reflexién subjetiva”, no es un reflejo mecanico de la cultura,
sino «mas bien la condicidén que vive la cultura y que, desde esa vivencia,
la proyecta continuamente mas alld de lo constituido en ella» (212). La
reflexion subjetiva permite mirar lo que la cultura practica; pero tiene sus
limites, en tanto no puede captar la totalidad de los haceres. Sin embargo,
este déficit puede ser el punto de contacto con otras culturas. Ademas, la
“reflexion subjetiva” es un instrumento que permite la apropiacion de
universos que estan fuera de €l; y a la vez, posibilita la comunicacion con
los otros.

El tercero, la libertad, nucleo duro de la reflexion subjetiva, en el sentido de
que subyace a los anteriores. Si la reflexion filosofica impide que un universo
cultural se mantenga cerrado, es porque la libertad cuestiona esta conducta,
promoviendo la construccion de nuevos universos de sentido. La libertad
es el derecho a rebelarse, y a rechazar cualquier forma de colonizacidon que
la reflexion puede provocar. El cuarto, la racionalidad es una instancia
constitutiva de la libertad, en el sentido de que la razén supone el ejercicio
de la libertad. En términos de Raul Fornet-Betancourt, si el ser humano
es libre tiene que ser racional. Libertad y racionalidad en toda situacion
cultural sirven de garantia para el didlogo entre culturas.

Libertad, racionalidad, reflexion subjetiva y el ser humano como universal
singular son invariantes antropoldgicos, que no expresan con claridad la
“radicalidad” de las circunstancias, porque no hay ni referentes historicos
ni espaciales explicitos. El humanismo ético apela al reconocimiento de las
circunstancias; pero no va mas alla, porque su limite esta en la adscripcion
a una filosofia “consciente” de las circunstancias.

Plantear la relacién entre libertad y razon, en términos de que si se es libre
se es racional, y reconociéndose a si mismo se reconoce al otro es —no
cabe duda— plantear el reconocimiento y la inclusion de todas las culturas;
lo que significa salirse del caracter monotdpico de la razon occidental.
Sin embargo, el problema no es sélo incluir al otro en el logos occidental,
sino explicar por qué y como devino en tnico modelo y en fin ultimo de las
culturas. ;Como se puede dialogar desde las diferencias construidas por este
logos?

50



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

Estos problemas desde la logica de los “invariantes antropologicos”,
dificilmente pueden ser explicados; porque libertad, razon, reflexion y
universalidad desde una logica de las circunstancias del oprimido son poco
efectivas, estan fuera del horizonte de sus “necesidades”; y, desde el punto
de vista epistemoldgico, no logran explicar la situacion de los sujetos
atravesados por la marginalidad.

Creemos que tanto la propuesta de una filosofia “consciente” de las
circunstancias de Fornet-Betancourt, como la del “pensamiento radical
simbolico-reflexivo” de Juan Carlos Scannone (2004), por citar dos ejemplos
de la amplia lista de filésofos latinoamericanos, no han considerado que
una de las vias para interculturalizar el didlogo filosofico es desestabilizar
el concepto de razoén occidental, y abrirse al sentido practico de otras
formas de racionalidad. Tarea dificil porque implica deshelenizar la razon,
desencializar su origen griego y admitir que ella tiene una corporeidad, no
exenta de color; asi como también, considerar que la cultura es una instancia
de negociacion de significados. Esto no quiere decir que desconozcamos al
racionalismo de Occidente; lo que queremos es establecer, las premisas para
dialogar entre culturas.

Dialogo a contraluz de la ilustracion

En esta parte, trataremos de explicitar el vinculo entre razon y color —reto-
mado la metafora del filosofo Emmanuel Chukwudi Eze— en ciertas image-
nes conceptuales de la razon latinoamericana, y en algunos autores de las
Américas. Mostramos que ella no se va constituyendo a la manera de un
eidos, sino como racionalidades cargadas de sentido practico que se gestan
en un ambito contextualizado e inculturado y por ello no desprendido del
color. De ahi que, cuando hablamos de razon y capital, razéon y dependencia,
razén y colonialismo, razén y humanismo, razén y modernidad, razon y
mercado, razon y ética no nos referimos a “la razon” sino a razones practicas
entrelazadas con el color.

Una de las premisas para posibilitar el didlogo filosofico intercultural
es examinar criticamente las distintas formas de pensar la cultura. En
este sentido, el vinculo entre cultura y poder, cultura y capital, cultura
y colonialismo es un determinante histdrico en paises, cuya historia esta

51



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

atravesada por la experiencia del colonialismo. Ademas, enfatizamos en el
tema del color de la razon en las Américas en tanto razon colonial, porque
ha sido un aspecto descuidado por la critica latinoamericana. Abordar la
relacion entre razén, poder y culturas nos conduce a posicionar al sujeto
céntrico moderno en una ‘“geopolitica” del conocimiento y a la pregunta:
(Por qué la razon en las Américas subalternizadas esta cargada de color?

Nuestra propuesta considera la articulacién entre clase, raza y culturas
sin desconocer otros factores (como el género, la religion, la edad, por
ejemplo), porque historicamente condensa el momento de constitucion del
eurocentrismo, como instancia de dominacion sobre las subjetividades y las
formas de conocimiento de sus subordinados. Hemos re-construido algunas
imagenes del pensamiento de ciertos filosofos, con la finalidad de discutir la
configuracion “corporal” de las racionalidades o su sentido practico, en cuya
complejidad se va formando y matizando el color de la razon.

Esta propuesta es un punto de partida y la condicion de posibilidad para
el didlogo filosofico y en relacion con ella, desarrollaremos en forma muy
sintética, a manera de imagenes cortas —como ya sefialamos— un esquema
teorico e historico de algunos pensadores.

Imagenes del “color de la razon”

El anélisis de la dependencia y del colonialismo, desarrollado por Leopoldo
Zea, acude aunadialéctica de lo “propio”’; en donde la oposicién amo-esclavo
estd mediada por la dindmica de un capitalismo dependiente, y por una razén
utopica, producto de la misma modernidad. La resolucién de la oposicion
esta en la liberacion de la dependencia de los pueblos latinoamericanos, que
coincide con el tiempo de la liberacion del proletariado.

Leopoldo Zea estuvo en permanente didlogo con filésofos europeos,
y sobre todo con Hegel, para mostrar el lugar de América en la Historia
Universal y para argumentar que no somos «el eco del viejo mundo ni el
reflejo de ajena vida» (15); y lo hace desde la marginacion y la barbarie.
Su quehacer intelectual organizado alrededor de la toma de conciencia del
pasado colonial y del presente, para trascenderlo a un futuro que reivindique
la razon histdrica del proletariado, constituyen el legado de su filosofia de
la liberacion.

52



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

Efectivamente, la dialéctica del colonialismo y la dependencia es el problema
central de reflexion de la filosofia de la liberacion. Pero, estimamos, que su
resolucidn no esta solo en los intereses del proletariado, sino también en el
de la diversidad de otros sectores oprimidos, pues al incluir las diferencias
y diversidades de todo tipo en los intereses del proletariado, se pierde la
dimension de apertura del proceso historico.

Segin Bolivar Echeverria, la modernidad europea se configura como
capitalista a partir del impacto historico de la conquista de América. En
el caso de América Latina, la relacion entre modernidad y capital ha sido
muy fragil —rasgo que lo diferencia de la europea— Consecuentemente,
no ha habido una modernidad sino multiples; provocando la construccion
de identidades moderno-capitalistas difusas que se establecen, en contra y
dentro de una unidad —el capital—. Estas identidades se forman en la violencia
de la Conquista, momento en el que —segun el filosofo ecuatoriano— los
indios tuvieron que construir un ‘“mestizaje barroco”, como estrategia
de supervivencia o como un «inventarse la vida dentro de la muerte»
(Echeverria 214).

La débil relacion entre capital y modernidad genera la pervivencia muy
fuerte de modernidades: la “modernidad barroca” del siglo XVI al siglo
XVII; la “modernidad ilustrada” con la politica de los Borbones en el siglo
XVIII; la “modernidad republicana-nacional”, en los siglos XIX y XX; vy,
la modernidad de la “globalizacién neoliberal” que se produce alrededor de
1970.

La modernidad o actualidad del capital nos lleva a la reflexion sobre sus
alcances: la capacidad de “atrapar”, “seducir”, “incluir” a fuerzas sociales
que en sus origenes estaban acalladas. Es lo que Bolivar Echeverria (2010)
llama un «racismo de la blanquitud» 58), concepto que articula una relacion
entre modernidad, capital y raza; convirtiéndose en un llamado de atencion
sobre el analisis del racismo, al enfatizar en el hecho de que el capital es
capaz de incluir a su logica de funcionamiento, tanto al color de la piel
como al color de la razon. Para el filésofo ecuatoriano, el “racismo de la
blanquitud”, seguira siendo un mecanismo de segregacion de la vida que no

prescindira de un racismo de carécter étnico.

53



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

En rasgos muy generales, diriamos que para estos dos criticos la relacion
trabajo y capital, determina la configuracion histérica de la modernidad
en América Latina. Zea enfatiza en la dialéctica del colonialismo y la
dependencia como expresion de lo “propio”, y como momento superable
de la racionalidad occidental. Echeverria, en cambio, en la configuracion
de identidades forjadas en el proceso de la dialéctica de la modernidad
capitalista, que en este caso dada su peculiaridad, muestra la actualidad de
varias modernidades.

Desde otra perspectiva, las imagenes elaboradas por Aimé Césaire y Frantz
Fanon, critican a la razon eurocéntrica desde una articulacion entre clase y
raza, como nudo politico que les lleva a plantear otra forma de concebir la
razén y el humanismo, pues su condicion de vivir en las “fronteras”, en el
sentido de ser caribenos de habla francesa, descendientes de africanos, sin
ser africanos; su posicion de sujetos colonizados, de una u otra manera les
lleva a “conocer” Europa, sin ser europeos; su nacimiento y crecimiento
en el Caribe hace que no desconozcan la relacion con Latinoamérica pero
sin ser latinoamericanos; su caminar por el sendero de la lucha politica
anticapitalista y anticolonialista; el color de su piel negra.

Todas son circunstancias que en su conjunto configuraron una corporalidad
de larazoén matizada de color, y vieron la necesidad de crear otro humanismo.

Estos dos pensadores han articulado una forma de razén en donde no hay
ninguna una circunstancia puesta en epojé. Al contrario, todos los elementos
se movilizan y se visibilizan en su accion politica. Estos contenidos historicos
o sentidos practico-racionales muestran la vaciedad del humanismo burgués;
razén por la que proponen otro humanismo: el «humanismo radical»
(Maldonado 158), que reivindica la humanidad del negro, desde el respeto a
una filosofia de la razén con sentido practico.

Césaire, entre otros planteamientos, desarrolla una dialéctica negativa de
la “descivilizacion”, en donde no hay analogia entre colonizar y civilizar.
Cuando se pregunta ;que ha representado la colonizacion europea sobre
otros pueblos? La respuesta no admite duda alguna: «la distancia de la
colonizacion a la civilizacion es infinita, que de todas las expediciones
coloniales acumuladas, de todos los estatutos coloniales elaborados, de todas
las circulares ministeriales expedidas, no se podria rescatar un solo valor

54



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

humano» (Césaire 14). La colonizacion no es el encuentro armonioso entre
culturas ni es el movimiento simétricamente ascendente hacia la conquista
del “progreso” y del logos universal. Todo lo contrario, se construye bajo la
forma de una dialéctica negativa o regresiva, en donde la humanidad de lo
humano es doblemente negada, porque no solo la humanidad del colonizado
sino también la del colonizador se anulan. Se trata de una regresion universal
o anulacion de la genericidad de la condicion humana.

[...] la colonizacion trabaja para descivilizar al colonizador,
para embrutecerlo [..] para degradarlo, para despertar sus
reconditos instintos en pos de la codicia, la violencia, el odio racial,
el relativismo moral; y habria que mostrar después que cada vez que
en Vietnam se corta una cabeza y se revienta un o0jo, y en Francia
se acepta, que cada vez que se viola a una nifia, y en Francia se
acepta, que cada vez que se tortura a un malgache, y en Francia se
acepta, habria que mostrar, digo, que cuando todo eso sucede, se
estd verificando una experiencia de la civilizacidon que pesa por su
peso muerto, se estd produciendo una regresion universal, se esta
instalando [...] el progreso lento pero seguro del ensalvajamiento
del continente (Césaire 15).

La colonizacién es un hecho histérico que contradice el significado de
civilizar. Césaire, la posiciona en una dialéctica negativa que quiebra
la idea de no contradiccion de la totalidad histdrica, porque sale a luz la
“diferencia”, lo no igual, lo falso, lo “otro” como elementos contradictorios
o entes no analogicos a los elementos que componen la razén occidental. El
pensador martiniqués, nos sugiere que la colonizacion se desarrolla como
una dialéctica de la diferencia (negativa) y apela a que tomemos conciencia
de ella. Este sentido negativo, le asociamos a la idea de Theodor Adorno, para

quien la diferencia es todo aquello que no se adecua a la l6gica conceptual
de la totalidad.¢

Mientras el punto de vista de Occidente proclama la colonizacién como
una forma de civilizacién, Césaire la analoga con la barbarie, puesto que el

¢ «Pero puesto que esa totalidad se construye segutn la légica, cuyo nucleo es el non datur
tertium, todo lo que no se acomode a ella, todo lo que es cualitativamente distinto recibe el
sello de lo contradictorio», Theodor Adorno. Dialéctica Negativa. Madrid: Taurus Ediciones,
1975:13.

55



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

momento de “superacion” o europeizacion de los pueblos colonizados, no
necesariamente debia seguir el camino de la violencia capitalista, ejercida
por Europa. Esto quiere decir (siguiendo la légica del razonamiento de
Césaire) que fue la misma Europa la que, contradictoriamente, frend el
desarrollo de los pueblos dominados, que podian haber seguido un camino
de modernizacion anticapitalista. Por su parte, Frantz Fanon desde una
ontologia que la hemos llamado del “no ser”, reivindica el “ser” como una
construccion histdrica y social:

Hay una zona del no ser, una region extraordinariamente estéril
y arida, un tramo esencialmente despojado, en donde un auténtico
surgimiento puede tener su origen. En la mayoria de los casos, el
negro no tiene el beneficio de realizar este descenso a los verdaderos
infiernos (Fanon 14).

Este continente del “no ser” es creado por la violencia del capital y del
racismo, que ignorandose a si mismo, ha imaginado un concepto universal
de razdn, cuyo objetivo ha sido naturalizar el racismo y crear la escasez en
esta zona del “no ser”. Ademas, el andlisis historico y social le permite a
Fanon criticar lo que ¢l llama el doble narcisismo:

El blanco esta encerrado en su blancura. El negro en su negritud»
(15). El negro habita o ha construido su morada en el “no ser” o en el no ser
blanco. Su horizonte de vida se articula alrededor de dos campos: el blanco y
el negro. La blancura se configura como el &mbito del deseo: «para el Negro,

no hay mas que un destino: Y es blanco»(16).

Este deseo tiene su correlato en el imaginario de la superioridad del blanco,
y en la necesidad de ciertos negros de mostrar la riqueza de su pensamiento
y cultura; posicion, que de una u otra manera, legitima la aceptacion de
su inferioridad. Para Fanon esta situacion plantea la necesidad de la
desalienacion de los negros; lo que le leva a decir que el complejo de
inferioridad obedece a condiciones econdmicas y sociales creadas; de tal
manera que, ¢l no se explica por una supuesta estructura psicoldgica, pre-
existente a la colonizacion o por la naturalizacion de la inferioridad. Obedece
a un doble proceso: «Econdmico en primer lugar. Por interiorizacion o,
mejor, epidermizacion de su inferioridad, luego» (16). Fanon, logra desatar

56



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

el nudo social entretejido con el factor econdmico, racial y psicologico; de
ahi que la lucha del negro es por su liberacion y desalienacion.

El critico martiniqués, consciente de esta situacion apunta a desestructurar
la naturalizacion de la inferioridad, y en este recorrido encuentra en esa
zona del “no ser”, lugares ambiguos, poseidos por el deseo de conquistar el
Yo (blanco). El deseo no es un desear, que se manifiesta como inmediatez
de la conciencia o como un acto performativo de la misma. Al contrario, es
complejo porque instaura una relacion colonial en donde el problema no
es asumir el rol del Yo colonizador o de la Otredad colonizada, sino que
el deseo es un deseo colonial o espacio intermedio entre los dos —yoidad-
otredad—. Segin Homi Bhabha «el deseo colonial siempre se articula en
relacion con el del Otro: el espacio fantasmatico de la posesion que ningiin
sujeto puede ocupar singularmente o con fijeza, y en consecuencia permite
el suefio de la inversion de papeles» (65). Este deseo es el que perturba,
delira y provoca el dolor ontolégico del “no ser”.

La lucha emprendida por Fanon no es s6lo por la liberacion de los negros, se
remite a la necesidad de una transformacion total del hombre y de la sociedad
y, posiblemente, va mas allé, hacia el hecho de hablar «desde los intersticios
inciertos del cambio historico: desde el area de ambivalencia entre raza y
sexualidad; fuera de la irresuelta contradiccion entre cultura y clase; desde
la profundidad de la lucha de la representacion psiquica y la realidad social»
(Fanon 61). Es el individuo inmerso en el torbellino de las fuerzas historico-
sociales el que toma la palabra, para abrirse a la complejidad y abigarrada
estructura psiquica que le mueve y le conmueve.

Cuando el pensador martiniqués habla desde la necesidad de luchar por
la transformacion del hombre, estd incluyendo a la diversidad del género
humano. Esto le permite tomar distancia frente al problema de lo “universal”,
que para la filosofia de Occidente ha sido y sigue siendo —en ciertos ambitos
de ella— un elemento central de su quehacer. Para Fanon, el asunto no es
elaborar un “universal” o un “absoluto” fuera del tiempo y el espacio real,
sino codmo explicar y superar la “situacion universal” del negro, inscrita en
una determinada forma de existencia, en tanto el negro constituye un “es”,
enfrentando las demandas de las circunstancias.

Una practica habitual ha sido utilizar al negro para helenizarlo u orfeizarlo;
imaginando que de esta manera forma parte de lo “universal”; pero en

57



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

el caso de la negritud, la existencia —racismo, escasez, inferiorizacion,
infantilizacion— niega o anula la universalidad, porque como dice el mismo
Fanon: «donde vaya un negro sigue siendo un negro» (155). Su llamado
de atenciodn radica en no “olvidar” la existencia, solo la inmersion en ella
posibilita la transformacion o creacion de otro humanismo, en donde el
destino del sentido practico de la razon serd llegar a respetar la condicion
humana de la diversidad racializada y explotada. Y, a considerar al sujeto no
so6lo como substancia pensante, sino como cuerpo en situaciones “limite”;
sin estas premisas, no se podria abrir el didlogo entre culturas ni seria
factible hablar de universales. Posiblemente, la “condicion universal del
negro” se transformard, en el momento en que se consiga la genericidad de
la humanidad de lo humano.

En Leopoldo Zea, Bolivar Echeverria, Aimé Césaire y Frantz Fanon,
indudablemente, que esta presente la figura de Karl Marx en diferentes
formas e interpretaciones; razon por la que ni desconocemos ni borramos
las respectivas distancias historico-politicas en el tratamiento del capital, la
clase, el trabajo y la raza, entre otras categorias.

Otra imagen “critico-negativa” es la propuesta por el proyecto Modernidad/
Colonialidad, que se organiza desde categorias como la colonialidad del
poder (Anibal Quijano), la modernidad como ideologia de salvacion de la
“barbarie” (Enrique Dussel), el conocimiento como geopolitica, la frontera
como un lugar generador de practicas cognoscitivas (Walter Mignolo), la
colonialidad del ser para evidenciar las condiciones de un “humanismo otro”
(Nelson Maldonado Torres), la colonialidad de la naturaleza (Cateherine
Walsh). El elemento comun al proyecto es la Colonialidad, entendida como
el elemento constitutivo de la modernidad europea y latinoamericana y no
como una adicion.’

Nos interesa resaltar de manera muy breve, la critica de Enrique Dussel a
la vision eurocéntrica de la modernidad, en tanto la ubica como un mito
salvifico, en cuya operacién conceptual se cambiaron los términos: el
victimario se convierte en victima salvadora de “almas”. Si Horkheimer y
Adorno, sostienen la tesis de que «el mito es ya Ilustracion; la Ilustracion

”En este ensayo solo mencionamos el proyecto Modernidad/Colonialidad como expresion
de la critica a la modernidad europea.

58



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

recae en mitologia (76). Dussel, en cambio, nos sugiere que el transito
del Logos al mito ilustrado de la razén en las condiciones de una América
“descubierta”, «se dio en el momento en que se articuldé razén, progreso
y salvacién, a partir de una practica de violencia colonizadora» (Ledn
37). Razon por la que (a decir del filésofo argentino-mexicano), la
modernidad nace realmente en 1492, porque es el momento de su «empirica
mundializacion, la organizacion de un mundo colonial, y el usufructo de la
vida de sus victimas, en un nivel pragmatico y econoémico» (Dussel 178).

Este planteamiento ha cambiado la vision y percepcidn del tiempo historico
y espacial, a tal punto que se ha operado un desplazamiento de la modernidad
europea hacia atras; hacia 1492, como momento de constitucion de la
primera modernidad, la primera geocultura y el discurso de la limpieza de
sangre, como primer momento de universalizacion y legitimacion de la
modernidad.

En este trabajo ensayamos la articulacion compleja entre dos elementos:
clase y raza, como dos caracteres histdricos, visiblemente insoslayables e
inseparables; y por lo tanto, imposible de escindirlos o priorizarlos; y, al
mismo tiempo, como hiato historico, que dificulta la relacion entre ellos,
y con otros aspectos sociales como sexualidad, género, culturas, habitus,
religion, edad, situacion de los migrantes, entre otros. Esta dificultad se
manifiesta en todas las imagenes del sentido practico de la razon, expuestas
por los filésofos analizados.

Plantear la posibilidad de un didlogo filosofico intercultural, entre otros
aspectos, implica considerar la historicidad de las relaciones, porque
ninguna se presenta como si fuera una ley o una constante. Esto quiere decir,
que las formas de articulacion o relaciones no son construcciones a priori
de la razon, sino “totalizaciones” fluctuantes entre procesos econdémicos,
politicos, ideologicos, culturales. En este sentido, consideramos que no hay
una configuracién uniforme, aspecto que incide o matiza el color de la razon.

Ademas, es necesario repensar el quehacer de la filosofia, en términos
de abrir el andlisis a otras racionalidades formadas en este complejo
cruce de articulaciones historicas, que han originado la imagen del
color de la razon, y la necesidad de plantearse otro humanismo, que

59



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

manifieste el lado oculto de la racionalidad cartesiana: el cuerpo como
experiencia de vida; y como tal, un cuerpo sometido, clasificado, de-
seante, deseado, gratificado, siempre en actitud de interrogacion y en
situaciones “limite”; por lo tanto, como fuente de conocimientos. De
ahi que, establecemos una relacion no de exterioridad entre cuerpo
y razdn sino de intimidad, en la medida en que la “corporalidad” es
originaria de multiples sentidos practicos o sentidos practicos de la
razon.

Esta perspectiva ha sido el horizonte desde el que hemos mirado al
sujeto colonial, cuya humanidad ha sido negada por ese lugar denomi-
nado ontologia del “no ser”, para develar al “ser” como una unidad de
cuerpo y razdn, atados a existenciarios historicos. Deicticos como lo
“propio”, el “nosotros”, el “mestizaje”, como expresion de la armonia
entre culturas, los “invariantes antropologicos”, entre otras “identida-
des”; o, problematicas como la existencia o no de una filosofia “pro-
pia” en América Latina, y el humanismo como motor de la cultura la-
tinoamericana, estan atravesados por la presencia sobre-determinada
de una de estas articulaciones historicas. Consecuentemente, el sen-
tido y el conocimiento de estos problemas, ampliamente discutidos y
desarrollados por la filosofia latinoamericana, dificilmente podran ser
explicados al margen de “existenciarios” que los producen.

60



Reflexiones alrededor de un posible didlogo filosofico intercultural

Fuentes de consulta:

Adorno, Theodor. Dialéctica negativa. Madrid: Taurus Ediciones, 1975.

Bhabha, Homi. El lugar de la cultura. Buenos Aires: Ediciones Manantial
SRL, 2002.

Castro Gomez, Santiago. “Teoria tradicional y teoria critica del cultura”
en La reestructuracion de las ciencias sociales en América Latina.
Bogota: Instituto de Estudios Sociales y Culturales / Pontificia
Universidad Javeriana, 2000.

Cerutti G., Horacio / Magallon, A Mario. Historia de las ideas
latinoamericanas ;disciplina fenecida? México, D. F.: Universidad
de la ciudad de México, 2003.

Césaire, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Ediciones Akal,
S. A., 2006.

Dussel, Enrique. 1492 El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito
de la modernidad”. La Paz: Plural Editores / Centro de informacion
para el desarrollo, 1994.

Echeverria, Bolivar. “Imagenes de la blanquitud” en Modernidad y
blanquitud, México, D. F., Ediciones Era, 2010.

. Vuelta de siglo, México, D. F., Ediciones Era, 2006.

Eze Chukwudi, Emmanuel. “El color de la razon: La idea de ‘raza’ en la
antropologia de Kant” en Capitalismo y Geopolitica del conocimiento:
El eurocentrismo y la filosofia de la liberacion en el debate intelectual
contempordneo. Buenos Aires: Coleccion Plural 2, Ediciones del
Signo, 2001.

Fanon, Frantz. Los condenados de la tierra. México, D.F.: Fondo de Cultura
Econdmica, S. A., 1986.

. Piel Negra, mascaras blancas. Buenos Aires: Schapire,
Editor, S. R. L., 1974.

Fornet-Betancourt, Raul. “Criticas, didlogos y perspectivas” en Critica
intercultural de la filosofia latinoamericana actual. Madrid: Editorial
Trotta, S. A., 2004.

. “Filosofia e Interculturalidad en América Latina: Intento de
introduccién no filoséfica” en El discurso intercultural. Prolegomenos
a una filosofia intercultural. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva,
2002.

61



Revista Pucara, N.° 24 (39-60), 2012

. Transformacion intercultural de la filosofia. Ejercicios
teoricos y practicos de la filosofia intercultural desde Latinoamérica
en el contexto de la globalizacion. Bilbao: Desclée de Brouwer, 2001.

Habermas, Jiirgen. “La Filosofia como Vigilante e Intérprete” en Revista
Nariz del Diablo, Quito: Centro de Investigaciones y Estudios Socio-
Econémicos, (CIESE), N.° 13, 1989.

Hegel, Jorge G. F. Lecciones de Filosofia de la Historia. México, D. F.:
Fondo de Cultura Economica, 1949.

Heidegger, Martin. “;Qué es eso de filosofia?” en El discurso intercultural.
Prolegomenos a wuna filosofia intercultural, Madrid: Editorial
Biblioteca Nueva, 2002.

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. Dialéctica de la Ilustracion.
Fragmentos filosoficos. Madrid: Editorial Debate, S. A., 2003.

Leén P., Catalina. “El color de la razon y del pensamiento critico en las
Américas” de proxima publicacion por la Universidad Andina Simén
Bolivar / Universidad de Cuenca.

. “La recaida del logos en mito y el mito salvifico de la mo-
dernidad europea” en Revista Pucara N.° 23, Cuenca: Facultad de
Filosofia de la Universidad de Cuenca, 2011.

Maldonado Torres Nelson. “Frantz Fanon, filosofia pos-continental, y cos-
mopolitismo des-colonial” en De la teoria critica a una critica plural
de la modernidad. Oliver Kozlarek (editor). Buenos Aires: Editorial
Biblos, 2007.

. “La topologia del ser y la geopolitica del saber. Modernidad,
imperio, colonialidad” en (Des)Colonialidad del ser y del saber. Vi-
deos indigenas y los limites coloniales de la izquierda en Bolivia.
Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2006.

Scannone, Juan Carlos. “Respuesta a Raul Fornet-Betancourt” en Critica
intercultural de la filosofia latinoamericana actual. Madrid: Editorial
Trotta, S. A., 2004.

Zea, Leopoldo. Dos etapas del pensamiento hispanoamericano. México,
D. F.: Fondo de Cultura Econémica, 1949.

62



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin.
Dos expresiones de la lucha por la libertad y la
igualdad en Haiti.

From Toussaint Louverture to Joseph-Anténor Firmin.
Two expressions in the struggle for liberty and equality in Haiti

Adriana Arpini
Universidad de Cuyo, Argentina
e-mail: aarpini@mendoza-conicet.gob.ar

Resumen

Desde la perspectiva de la Historia de las Ideas filosoéficas analizamos dos
momentos de la lucha por la libertad y la igualdad en Haiti. El primero gira
en torno a la figura de Toussaint Luoverture y es trabajado a partir de dos
documento claves para la comprension de su pensamiento: la Constitucion
que mando redactar en 1801 para organizar la vida y la produccidon de Sain
Domingue, y la Memoria de Toussaint Louverture, escrita por él mismo,
cuya primera publicacion es de 1853, por M. Saint Remi. El segundo
momento tiene como figura central a Joseph-Anténor Firmin y su obra Sobre
la igualdad de las razas humanas, con la que refuta las tesis racialistas del
Conde de Gobineau.

Palabras Clave: libertad, igualdad, racialismo, Toussaint Louverture,
Joseph-Anénor Firmin

Abstract

The perspective of the philosophical ideas of history allows us to analyze two events
in the struggle for liberty and equality in Haiti. The first focuses on the image of
Toussaint Louverture and is based on two key documents that helps to understand
his thoughts: the first known as the Constitution that he commissioned in 1801
to bring order to the life and economic output of Sain Domingue; the second was
Toussaint Louverture’s Memories written by Louverture himself and first published
in 1853 by M. Saint Remi. The second event focuses on both Joseph-Anténor
Firmin as a central image and his work About the equality of human races, which
refutes Count de Gobineau's racist thesis.

Key words: liberty, equality, racism, Toussaint Louverture, Joseph-Anténor
Firmin

Recibido: 10-06-2011. Aceptado: 19-10-11 63



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

6%

Frente a las costas de la América Central, al norte de Colombia y Venezuela,
se extiende el archipiélago de Las Antillas, cuyas costas estan bafiadas por el
Mar Caribe en el occidente y por el Océano Atlantico en el oriente. Las islas
de Cuba, La Espafiola y Puerto Rico se distinguen por su extension, reci-
biendo el apelativo de Antillas Mayores. Cristobal Colon desembarcé en La
Espaiiola el 5 de diciembre de 1492 y la isla pas6 a formar parte del Imperio
Espaiiol. Este hecho marco el inicio de la conquista, colonizacién, saqueo
y “despoblamiento” de tierras que ni eran “nuevas’, ni “incultas’, ni mucho
menos estaban deshabitadas.

Durante los primeros afios de vida colonial, en la region occidental de la
isla, se asentaron los bucaneros (hombres que vivian de la caza de reses
y cerdos cimarrones, del comercio de pieles y el cultivo de tabaco) y los
filibusteros (nombre que se le daba a ciertos piratas del mar Caribe que
perturban las comunicaciones maritimas de los espafioles)', ambos de
origen francés. Ocuparon primero la isla de Tortuga y se extendieron luego
en la parte occidental de La Espafiola, razon por la cual Francia reclam¢ la
posesion de la parte oeste, que fue cedida por Espana en 1697 por el Tratado
de Ryswick. Se form¢ asi el Saint Domingue Francés. Se comenzé entonces
la explotacion de la cafia de azicar y de otros frutos tropicales mediante el
sistema de plantacién, basado en la mano de obra esclava.

Para mediados del siglo XVII, con la extension del sistema de plantacion,
se incremento el comercio de esclavos. Se establecio, entonces, la siguiente
ecuacion: mas esclavos = mas azlicar = mas ganancias. La colonia francesa
de Saint-Domingue (territorio conocido por sus habitantes originarios como
Haiti: tierra montafosa o tierra de colinas) era la mas productiva de las
Antillas. Llegd a convertirse, a partir de 1783, en la principal productora
de azucar del mundo. Para cubrir la necesidad de mano de obra, los duenos

! Por extension, el término se utilizo en el siglo XIX para designar a quienes trabajaban
por la emancipacion de las provincias ultramarinas de Espafia.

64



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

de las plantaciones incorporaban un promedio de 30 000 esclavos africanos
anuales en los afios que precedieron a la Revolucion Francesa. Tanto el
azucar como los esclavos —considerados como mercancias para traficar—
cotizaban en la Bolsa de Paris y significaban un alto ingreso de la burguesia
francesa en ascenso:

Toda la historia futura del Caribe quedd marcada por esta
ignominiosa practica de explotacion del hombre por el hombre
[...] las explosiones anticolonialistas que empezaron a producirse
desde el siglo XVIII bajo la forma de insurrecciones, movimientos
mesidnicos y cimarronaje de larga tradicion, tuvieron desde siempre
un doble caracter de confrontacion racial (negros contra blancos)
y de enfrentamiento econdmico (esclavos contra amos). La gran
Revolucion Haitiana (1791-1804), que estalldo en la mas prospera
colonia azucarera antillana, ademds de dar lugar a la primera
republica en América Latina, representd la culminacion de esta
resistencia contra la esclavitud racial y colonial (Pierre-Charles 13).

En 1791 tuvo lugar una conspiracion masiva de esclavos liderada por el
jamaiquino Boukman, un sacerdote Vudu que reuni6 a los hombres de
diversas culturas africanas y exhorté a dejar de lado el dios de los blancos,
que tantas penas causaba, y escuchar la voz de la libertad que hablaba en
el corazon de cada uno. Toussaint de Breda? se unio a los insurgentes, para
servir como médico, por sus conocimientos de hierbas y artes de curar.
La instruccion militar la recibid Toussint de los espafioles y llegd a dirigir
una tropa de mas de 3.000 soldados, consiguiendo algunas victorias en
pocos meses. Fue entonces cuando se lo comenzd a llamar por el apodo
L’ Overture (la abertura, el principio de ciertas cosas, el iniciador), tal vez
por su capacidad de negociar, de ir abriendo posibilidades. Tras la muerte

* Frangois Dominique Toussaint nacié esclavo en 20 de mayo de 1743, en la hacienda
del Conde de Breda, territorio de la actual Reptiblica Dominicana. Fue su amo quien lo
instd a que aprendiera a leer y escribir. Conocid la obra de los enciclopedistas franceses,
en especial los escritos del Abate Reynal, tedrico antiesclavista de ideas liberales, autor de
Historie Philosophique et Politique des Etablissements et du comerse des Europeens Dans les
Deux Indies. Se cas6 con una mujer libre llamada Suzanne con la que tuvo dos hijos, Isaac y
Placide. Fue liberado a los 33 afos y alquil6 una granja de café de 15 hectareas con 13 esclavos.
En 1791 se unid a los esclavos rebeldes.

65



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

de Boukman, el 29 de agosto de 1793, en una proclama publica, se presentd
como el lider de los negros con estas palabras:

Hermanos y amigos. Soy Toussaint Louverture; quizéas el
conocimiento de mi nombre haya llegado hasta vosotros. He iniciado
la venganza de mi raza. Quiero que la libertad y la igualdad reinen
en Santo Domingo. Trabajo para que existan. Unios, hermanos, y
luchad conmigo por la misma causa. Arrancad de raiz conmigo el
arbol de la esclavitud.

Vuestro muy humilde y muy obediente servidor, Toussaint Louverture,
General de los ejércitos del rey, para el bien publico (Cfr. Pluchon, P., 1991).

Desde 1794 hasta 1800, como hombres libres y soldados disciplinados,
los ex-esclavos lucharon contra la invasion britanica, en la que muchos
blancos y mulatos de Saint Domingue habian puesto las esperanzas. Bajo la
direccidon de Toussaint-Louverture, el ejército negro oblig6 a los espafioles a
replegarse a su territorio, derrot6 a los ingleses, que abandonaron la isla en
abril de 1798, fortaleci6é el movimiento abolicionista y sofoco los intentos
de guerra civil promovidos por los mulatos.

Toussaint Louverture y la Constitucion de 1801

La lucha liderada por Toussaint Louverture se desarrolla en un contexto
internacional en que las tensiones entre las potencias europeas se agudizan
debido a su interés por apoderarse de las colonias del Caribe. Desde el
primer tercio del siglo XVII el area de las Antillas habia dejado de ser
posesion exclusiva de Espafia, para convertirse en frontera de otras potencias
europeas: Inglaterra, Francia, Dinamarca, Holanda, Suecia se arrebataban
unas a otras los territorios coloniales.

En 1801, después de una cruenta guerra antiesclavista y en medio de
tensiones extremas que imponia la situacion, Toussaint, como gobernador
de Saint Domingue, mando6 a redactar una Constitucion republicana, que
decretara la abolicion de la esclavitud, extendiera la condicion de ciudadano
a todos los habitantes de la Colonia, cualquiera sea el color de su epidermis,
y estableciera normas para regular la vida y la produccion.

66



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

Dicha Constituciéon puede ser considerada como uno de los textos
“fundadores” de la nacionalidad haitiana. Segin Fleischmann, «tales textos
son de un orden moderno y pragmatico, se presentan bajo la forma de
declaraciones, simbolos, constituciones» (162).

Ya desde el primer parrafo del texto constitucional, puede advertirse una
contradiccion entre la aseveracion de que el territorio de Sant Domingue
esta sujeto a leyes propias, lo cual es indice de una afirmacion de autonomia,
y la aceptacion de la pertenencia a la “una e indivisible Republica Francesa”,
con los cual se admite el status colonial.

La Constitucion establecia en el Titulo II, Sobre los habitantes, que «no
hay esclavos en el territorio», que «la servidumbre ha sido abolida para
siempre», que «todos los hombres nacen, viven y mueren libres», que «todos
los hombres pueden trabajar en todas las formas de empleo, sea cual sea su
color», que «no existen otras diferencias que las virtudes y talentos, ni otra
jerarquia que la concedida por la ley en el ejercicio de un cargo publico»,
que «la ley es igual para todos, si castiga o si protege» (art. 3, 4y 5). Estos
articulos estan alineados con los ideales que orientaron a muchos actores
de la Revolucion Francesa, especialmente enciclopedistas y jacobinos,
partidarios de la “igualdad de la libertad”.

El texto constitucional ha sido considerado como expresion fiel del
pensamiento de Toussaint Louverture. Aunque presenta contradicciones en
sus propios términos. Por una parte, mantiene el estatus colonial y, al mismo
tiempo, promueve una organizacion autonoma de Saint Domingue, de hecho
independiente del gobierno francés. Por otra parte, es una constitucion
republicana, pero legitima una concepcion autoritaria del gobierno al otorgar
prerrogativas que dan centralidad a la figura del gobernador, en la persona
de Toussaint Louverture. En su caso el cargo es vitalicio y con derecho a
designar sucesor, €l es quien propone las leyes y ejerce una funcion paternal
de velar por el cumplimiento armonico de las obligaciones entre propietarios
y trabajadores, y de proteger el derecho de los menores. El esquema
paternalista se extiende a la organizacion de la produccion, considerando
a la plantacién como hogar de una familia de agricultores y trabajadores,

67



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

reunidos en torno a un padre, el propietario. Ademas, la Constitucion
contiene disposiciones que facilitan la militarizacion de la poblacion.

Estas y otras contradicciones podrian explicarse por razones contextuales,
pues en efecto, la primera constitucion de América Latina surgié envuelta de
violentas contradicciones. Wendell Phillips, en su discurso sobre Toussaint
Louverture, traducido por Ramén Emeterio Betances en 1869, caracteriza la
situacion de la siguiente manera:

El espanol esta al este [...]; el inglés al norte [...]; los mulatos
esperan en las montafas; los negros victoriosos en los valles; una
mitad del elemento esclavista francés es republicano y la otra mitad
realista; la raza blanca contra la mulata y la negra; la negra contra
ambas; el francés contra el inglés y el espafiol; el espafiol contra los
dos. Era una guerra de razas y de naciones (18).

A esto habria que agregar la amenaza que representaban las intenciones de
Napoleon que, como “artesano del nuevo imperio colonial francés”, habia
anunciado sus intenciones de poner fin a «la revolucion de la igualdad de
la epidermis» (Gauthier 38) que germinaba en el nuevo mundo. El interés
de dotar a Saint Domingue de una constitucion que, entre otras cosas,
centralizara el poder, garantizara la produccion y favoreciera la militarizacion
de la poblacion, se debe a que Toussanit comprendid tempranamente la
amenaza napolednica.

La Memoria de Toussaint Louverture,® escrita por ¢l mismo, ofrece pautas
para comprender las contradicciones del texto constitucional. Alli se explica
que después de haber expulsado a los enemigos de la Republica y haber
pacificado el pais, advierte que no existe ninguna ley que proporciones
seguridad y tranquilidad a los habitantes. Reline, entonces una asamblea
constituyente y exhorta a sus integrantes a «hacer leyes que se adaptaran al

3 Mémoires de la Vie de Toussaint LOuverture. Primera Publicaciéon por M. Saint Remi
en 1853. Traducido al Inglés en Toussaint LOuverture: A Biography and autobiography, por J.
R. Beard en 1863. University of North California at Chapel Hill, Documenting de Américan
South. (Traducido del inglés al castellano para esta edicion por Patricia Dinerstein). Ulrich
Fleischmann sugiere que las Memories son una mezcla de ficcién y realidad consumada por
Joseph Saint-Rémy. (Fleischmann, 2008). Por nuestra parte consideramos que atn en tal caso,
la obra conserva su valor de testimonio de la época y de la situacién concreta.

68



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

pais, ventajosas al gobierno y beneficiosas para todos, —leyes adecuadas a
los lugares, al caracter y a las costumbres de los habitantes» (Memoria 321).
En el mismo texto se puede leer:

Si obligué a mis compatfieros y paisanos a trabajar, fue para ensenarles
el valor de la libertad verdadera sin ninguna clase de licencia, fue para
prevenir la corrupcion de la moral, en pos de la felicidad general de 1a isla,
por el interés de la Republica. Y en efecto tuve éxito en mi empresa, puesto
que no se podia encontrar en toda la colonia un s6lo hombre desempleado
y el nimero de mendigos habia disminuido a tal grado que, aparte de
algunos en las ciudades, no se encontraba ninguno en el pais (308).

Cabe senalar que la tension entre el caracter republicano del texto, la
concepcion autoritaria del Estado y el perfil paternalista del jefe de gobierno
esta presente también en la Constitucion de Dessalines, de 1805, y en la
de Henry Christophe, de 1807, que tuvo vigencia en el norte de Haiti.
Lo cual ha dado lugar a lo que se ha caracterizado como “negrismo” en
tanto doctrina politica. Esto es que la idea del Jefe de Estado como padre
de familia, se vincula con una practica ancestral de la familia “bossale”™
haitiana, que es comunitaria y reposa sobre un bien comun inalienable, el
bien de los menores “byen miné”:

La gestion de los bienes del conjunto de la familia ampliada exige una
jerarquia y una autoridad (del padre) pero, debe reposar sobre el consenso
entre todos sus miembros. El poder se encuentra, entonces, diluido. «La
razon es que la autoridad no se acepta jamas como emanante del individuo
mismo, lo que seria impensable entre iguales, sino como proveniente del
grupo, del que el interesado es a la vez sujeto y representante» (Barthélemy,
ctd en Fleischmann 165).

El conflicto se produce por el choque entre, por una parte, un concepto de
Estado y una organizacion de la produccion para el mercado propias de la
modernidad ilustrada y, por otra parte, una tradicion bossale comunitaria,
con base en una economia de autosubsistencia, estructurada segiin formas
de racionalidad que hoy llamariamos pre-modernas, las cuales fueron
sistematicamente ignoradas por la administracion colonial francesa como
proyecto politico viable.

4 “Bossale”: esclavos nacidos en Africa.

69



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

Aime Césaire ha considerado que Toussint fracaso en su intento de reorganizar
el pais tras la conquista de la libertad porque, si bien fue «el primer gran
lider anticolonialista que la historia haya conocido» (Cfr. Césaire, 1981), no
encontr6 la palabra adecuada para convocar a los ex-esclavos. Esta palabra
clave solo podia ser “Independencia”.

Las disposiciones constitucionales no agradaron a los duefios de las
plantaciones, que iniciaron una propaganda contra Toussaint en Cuba,
Estados Unidos y Europa. En Francia, Napoleon Bonaparte recogio las
quejas y se propuso restablecer el antiguo status colonial de Saint Domingue.
En enero de 1802, la tropa francesa de 25.000 soldados desembarcod en
Saint Domingue al mando de Victor Emmanuel Leclerc —esposo de Paulina
Bonaparte, la hermana de Napoledn—. Su cometido era resarcir a los colonos
y restablecer la esclavitud. Por medio de una artimafia captura a Louverture
el 7 de junio de 1802, y lo envia a Francia junto a su familia.

Fue encarcelado en Fort de Joux, en las montafias del Jura, la region mas
fria de Francia. Los acontecimientos que se sucedieron hasta su captura
y posterior deportacion y encarcelamiento en Francia son narrados en la
extensa Memoria, dirigida a Napoledn. En ella, se evidencia una afirmacion
de si mismo como sujeto histérico, que produce una alteracion de los valores
vigentes en el esquema axiologico de la situacion colonial. Por una parte, se
coloca, como hombre libre, en relacion de paridad con Napoleon (ya antes
se habia dirigido a ¢l como “del mas grande de los negros al mas grande
de los blancos™), por otra parte, se sefiala la presencia de Leclerc en la isla
como la de un “enemigo” y se lo declara “rebelde” y culpable de todos los
desastres que sucedieron desde su llegada. En el texto de la Memoria se
puede leer:

. el general Leclerc [...] habia llegado a la isla como un
enemigo y por el simple hecho del placer de hacerlo, sin haberse
dirigido al comandante o haber dado a conocer a €l sus poderes...
[Al contrario, Leclerc dicta una proclama] ... pronuncidndose sobre
mi como un rebelde. En la confianza de no haber realizado ningtn acto
desafortunado, del cual tener que arrepentirme, ya que todo el desorden
que prevalecia en el pais habia sido ocasionado por el general Leclerc;
y como yo creia, ademas, comandante legitimo de la isla... refuté su
proclama y yo lo declaré rebelde ...

70



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

Todos estos desastres sucedieron justo en el momento en el que
el general Leclerc lleg6. ;Por qué (él) no me inform6 sus poderes
antes de instalarse? ;Por qué €l se instald sin mi consentimiento y
desafiando las 6rdenes de la Comision? ;No habia ¢l infringido las
primeras hostilidades? ;No habia (¢él) intentado ponerse por encima
de la autoridad de los generales y otros oficiales bajo mi comando
por cada uno y todos los medios posibles? ;No habia (¢l) instigado a
los trabajadores para que se sublevaran persuadiéndolos de que (yo)
los habia tratado como esclavos, y que €l habia venido para liberar
sus cadenas? ;Debio ¢l haber empleado tales medios en un pais
en donde reinaba la paz y la tranquilidad? ;En un pais en el poder
residia en la Republica?

(Por qué los rebeldes y otros fueron recibidos de modo
amistoso, mientras que mis subordinados y yo mismo, quienes
seguiamos siendo firmemente fieles al gobierno francés, y que
habiamos mantenido el orden y la tranquilidad, fuimos hostigados?
(295 y ss).

Como puede apreciarse, la estrategia discursiva consiste en jugar con la
contradiccion correcto/ incorrecto. Ahora bien, la correccion o incorreccion
de las acciones llevadas adelante tanto por Toussaint como por Leclerc
adquieren distinto signo segun quién es el sujeto que juzga acerca de ellas.
La posibilidad de invertir el signo de esas acciones —tal como lo hace
Toussaint— depende de un acto previo de afirmacidon de si mismo como
sujeto historico. Tal afirmacion pone en entredicho la relacion de poder
existente en el orden colonial, aun cuando el mismo Toussaint se manifieste
respetuoso de las autoridades francesas.

El texto termina exigiendo justicia y pidiendo que ambos —Leclerc y
Toussaint— sean juzgados por un tribunal ante el cual se podria demostrar su
inocencia presentando como pruebas su propia correspondencia. El tribunal
nunca se constituyo y la justicia quedd en suspenso. Toussaint muridé en
prision el 7 de abril de 1803 a causa del frio y falta de asistencia médica ante
la enfermedad. Quedo para la historia la tarea de elaborar una interpretacion
de sus acciones que le hiciera justicia.

71



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

El texto de la Memoria, escribe un “episodio” que permitio la emergencia
de otra historia de la libertad. Una historia que acontecia no en la ilustrada
Francia, sino en una colonia francesa, cuyos protagonistas fueron hombre
de piel oscura que por generaciones habian sido sometidos a la condicion
de esclavitud. No es la historia de un concepto, sino la de personas reales
que afirmandose en su condicién de sujetos histéricos llevaron adelante
el duro trabajo de realizar la libertad, abriendo posibilidades nuevas,
“discontinuando” la continuidad que imponen los universales ideologicos
con que suelen legitimarse formas de sometimiento.

Pese a la muerte de Toussaint y a los intentos napolednicos de restablecer la
esclavitud y el Code Noir, el proceso revolucionario no se detuvo en Saint
Domingue. Los campesinos libres de las montafias inician la nueva etapa
de la liberacion del dominio francés. El 1 de enero de 1804, su nuevo lider,
Jean-Jacques Dessalines, proclam6 la independencia del pais y restablecio
sunombre aborigen Haiti. Fue el primer territorio independiente de América
Latina y la primera Republica negra del mundo, pero sobre todo «fue la
primera nacion l/ibre de hombres libres» (Castaneda Fuerte 2010).

Joseph Anténor Firmin, las tensiones de la politica haitiana y la cuestion
racial en el contexto internacional.

Lagestalouverturianatuvo consecuencias encontradas. Porunaparte significo
el inicio del fin de la esclavitud en el continente americano, resquebrajo
el sistema colonial francés y desarticuld la estrategia expansionista de
Napoleon. Por otra parte, generd la reaccion de las potencias colonialistas
interesadas en detener el proceso revolucionario, para lo cual aplicaron
medidas tales como “la cuarentena diplomatica”, el “cerco sanitario” al
que las potencias europeas y Estados Unidos sometieron a la “republica
negra”, bajo la acusacidon de que se trataba de criminales que solo conocian
la violencia. Especialmente Espafia promovio en sus colonias el temor al
negro para contrarrestar la influencia de la Revolucién Haitiana. Francia
le impuso, en 1825, una indemnizacion de 150 millones de francos por las
pérdidas ocasionadas a sus colonos y una reduccion en las tarifas aduaneras,
como condicidn para reconocer a Haiti como republica independiente, hecho
que marcé el inicio del endeudamiento.

72



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

En 1870 Haiti tenia alrededor de un millon de habitantes. Las luchas
politicas de la época revelaban coincidencia entre la division de clase y el
color mas claro o mas oscuro de la piel. En ese decenio se desarrollaron dos
partidos politicos bien diferenciados y coherentes: el Liberal y el Nacional.
En el primero predominaban los mulatos, aunque dos de sus mas destacados
miembros, Edmond Paul y Joseph Anténor Firmin, eran negros. Entre los
lideres del partido Nacional predominaban los negros, asi como un grupo
significativo de idedlogos noiristes encabezados por Louis Joseph Janvier
(Nicholls 275 a 289).

Joseph-Anténor Firmin (1850-1911) proviene de una humilde familia de
Cap-Haitien, trabajo como profesor y periodista. Formo parte de una vigorosa
vida intelectual que, a través de periddicos y publicaciones, movilizaba la
vida cultural de la capital y de poblaciones provinciales. Firmin fund6 el
periodico Le messager du Nord desde donde se opuso a la “cuestion de
color”. La labor de Firmin se desarrolla durante el ultimo tercio del siglo
XIX y principios del XX.

Entre el 15 de noviembre de 1884 y el 26 de febrero de 1885, representantes
de 14 paises europeos y de Estados Unidos se reunieron en la Conferencia
de Berlin para tratar asuntos relacionados con reclamaciones comerciales
y territoriales sobre el reparto de Africa y asegurar el equilibrio del poder
colonial. También en 1884, y no por casualidad, se reedit6 en Paris el libro
del Conde de Gobineau Ensayo sobre la desigualdad de las razas humanas,
cuya primera edicion databa de 1853-1855. El texto de Gobineau venia a
convalidar con una ideologia racista biologicista las decisiones y consensos
alcanzados en Berlin. También por entonces, el racismo “cientifico”, como
sustrato ideologico de las elites dirigentes de América Latina, habilitaba
la transposicion del impulso “regeneracionista” en términos raciales. El
factor negro —se afirmaba— debia reducirse para que las virtudes blancas
fomentaran el progreso y favorecieran el desarrollo.

En 1885, desde Haiti, Firmin publica, en respuesta a Gobineau, su tratado De
la igualdad de las razas humanas. En sus paginas, a través de una peculiar
interpretacion de la historia y de la civilizacion, muestra hasta qué punto
Haiti, este pequefio pueblo formado por hijos de africanos, ha influido desde
su independencia en la historia general del mundo.

73



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

Segiin Gobineau (1816-1882), las razas diferentes se identifican por el
color de la piel, las caracteristicas del cabello, la forma de la cabeza (craneo
y cara) y se ordenan jerarquicamente: en el estrato inferior la raza negra
(melanoderma), por encima de ella, la amarilla (finesa), y en el vértice
superior, la blanca (caucésica). Son evaluadas segln tres criterios: belleza,
fuerza fisica y capacidades intelectuales. La belleza entendida como idea
absoluta y necesaria, le cabe solo a la raza blanca. En cuanto a la fuerza
fisica, no es atributo de la raza amarilla y los negros tienen menos vigor
muscular que los blancos. Las capacidades intelectuales, son mediocres o
nulas en amarillos y negros, solo los blancos poseen el dominio entero de la
inteligencia.

El nacleo de las especulaciones de Gobineau se encuentra en la relacion
que establece entre las razas, que denomina “civilizacion”. Relacién que
conlleva la posibilidad de devenir pueblos con historia. En efecto, la historia
se teje siguiendo el hilo de los pueblos que han tenido el poder de absorber
o dominar a otros. Lo cual ha sido privativo de la raza blanca, o de grupos
humanos que han recibido, por mezcla de sangres, la impronta de los arios.

Joseph-Antenor Firmin refuta a Gobineau. Parte del ejemplo de los egipcios
para invertir el argumento y postular otro criterio en relaciéon con la
consideracion de la historia y la civilizacion. Ya no la historia del mas fuerte,
de la guerra y el sometimiento, sino la que presta atencion a los pequefos
hechos, a los acontecimientos capaces de torcer lo que parecia discurrir
naturalmente. En oposicion a los partidarios de la desigualdad de las razas,
y en respuesta a la vision de la historia y la civilizacion desarrollada por
Gobineau, Firmin afirma que la critica historica ha hecho posible conocer
que los antiguos riberefios del Nilo, etiopes y egipcios, eran de piel negra
—tesis que anticipa las demostraciones realizadas por Cheikh Anta Diop
en el siglo XX°— y que la raza etiope ha tenido una participacion activa
en el desarrollo histdrico y en la concrecion de una gran civilizacion. Sus
conquistas materiales han sido de la mayor utilidad para el desarrollo de las

> Cheikh Anta Diop (Senegal, 1923-1986) publica en 1954 Nations négres el culture
(Naciones negras y cultura), obra en la que intenta demostrar el origen negro de la civilizacion
del Antiguo Egipto. Utilizo técnicas que permitian comprobar el contenido de melanina de
las momias egipcias.

74



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

sociedades humanas; ya que siendo un pueblo industrioso, sus integrantes
desarrollaron todos los oficios y profesiones.®

Sentado el precedente de los egipcios en la historia universal, Firmin se hace
una pregunta que desencadena el nucleo de su principal argumento: «aparte
de la antigua raza etidpica-egipcia, ;se puede mencionar alguna nacion
negra, grande o pequefia, que con sus hazafas haya influido directamente en
la evolucion social de los pueblos civilizados de Europa y América?» (394).
Su respuesta traslada la atencion sobre Haiti:

Es interesante observar hasta qué punto este pequefio
pueblo, formado por hijos de africanos, ha influido desde
su independencia en la historia general del mundo. Apenas
una docena de afios después de 1804, Haiti estuvo llamado a
desempefiar uno de los cometidos mas notables en la historia
moderna (395).

Reparemos en esto: Firmin esta hablando de Haiti, un “pequeio pueblo”, de
una “pequeia republica”, la primera que se gestdo en América Latina, situada
en medio de las tensiones entre todas las potencia coloniales de la época,
Inglaterra, Holanda, Espafia, Francia. Esta ltima en particular, que no se
resignaba a la pérdida de su colonia més prospera.

Formada “por hijos de africanos”: sus habitantes descendian de los hombres
que habian sido capturados como animales en su propia tierra africana, para
ser vendidos como mercancias y explotados en las condiciones impuestas
por un sistema de produccion que no conocian y no podian entender. O tal
vez si lo entendieron, pero no lo querian aceptar, en su lugar prefirieron,
siempre que fue posible, correr el riesgo de la “cimarronada”. Pues bien,
[cuales son los acontecimientos a los que se refiere Firmin? ;Cuéles con los
criterios epistémicos que le permiten afirmar que ciertos acontecimientos

¢ Segtin la filosofia de la historia universal desarrollada por Hegel, Egipto es el pais
del enigma. La figura de la esfinge, «figura bifronte, mitad animal, mitad ser humano, con
frecuencia mujer», representa «lo espiritual que comienza a desprenderse de lo animal, de
lo natural, y tender mas lejos su mirada; pero ain no esta libre de todo, sino que permanece
preso de la contradiccion [...] La forma egipcia significa precisamente el planteamiento del
problema de la historia universal y el fracaso en su resolucion» (Hegel 357-8).

75



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

son determinantes para la historia moderna? El haitiano sostiene que causas
pequeiias, o que lo parecen —una palabra elocuente, un acto generoso y noble—,
desatan grandes efectos en la sucesion de hechos politicos e internacionales
que deciden el destino de las naciones y de las instituciones. Esos pequefos
actos pueden ser verdaderos ‘“‘acontecimientos”, mas importante para la
existencia de los pueblos y de la civilizacion que el perder o ganar una
batalla y absorber la fuerza de los vencidos. Ello exige un punto de vista
que permita calibrar el peso moral del acontecimiento, no seguin los cddigos
de la “ética del poder”, sino segln las potencialidades de una «moral de
la emergencia» (Roig 2002). Desde tal perspectiva es posible apreciar la
importancia que el pueblo haitiano tuvo en la empresa bolivariana.

Después de 1811, al quedarse sin recursos, Bolivar se refugia en Jamaica
donde fracasa en su intento de obtener ayuda de Inglaterra, representada
por el gobernador de la isla. Se traslada, entonces, a Haiti para apelar a la
generosidad de la joven Republica negra.

iNunca un momento habia sido tan solemne para un hombre —
dice Firmin—, y ese hombre representaba el destino de toda América
del Sur! ;Podia esperar algun resultado? Si el inglés, que tanto
interés tenia en socavar el poderio colonial de Espafia, se habia
mostrado indiferente, ;podia contar con que una nacidon naciente,
débil, con un territorio microscopico, que aun tenia que bregar por
el reconocimiento de su independencia, se embarcase en semejante
aventura? (396).

Pétion, que gobernaba desde Port-au-Prince la parte occidental de Haiti,
puso a disposicion de Bolivar hombres, armas, dinero y algunos consejos
que se desprendian de la experiencia haitiana. «j[Le prodigd] Todo, pues
Bolivar no tenia nada!» —subraya Firmin para destacar que de no haber sido
por ese gesto, la epopeya bolivariana hubiera tenido otro curso vy, tal vez
otra significacion en la historia de occidente. Asi Bolivar pudo desembarcar
en tierra firme venezolana y marchar de triunfo en triunfo, logrando la
independencia de Venezuela, Nueva Granada, Bolivia y Perq, hasta acabar
con el poderio colonial de Espana y consolidar la independencia.

76



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

La importancia del gesto de Pétion para la historia de la América Latina,
es pues indiscutible. Mas atn, segin Firmin, su influencia en el régimen
politico de la peninsula Ibérica es decisiva para Europa, pues de no ser por la
emancipacion de las colonias de América del Sur, la monarquia habria tenido
fuerza suficiente para sofocar todas las protestas liberales. Por el contrario,
las hazafas heroicas de Bolivar repercutian en las instituciones seculares de
Europa y favorecian la propagacion de ideas revolucionarias que, como una
avalancha, quebrantaban los engranajes gastados del antiguo régimen:

Pues bien, si tomamos en consideracion la influencia que
Bolivar ha ejercido directamente sobre la historia de una parte
considerable del Nuevo Mundo e indirectamente sobre el movimiento
de la politica europea, ;no habrd que admitir al mismo tiempo que
la accion de la republica haitiana determind moral y materialmente
una serie de hechos destacados, al favorecer la empresa que debia
realizar el genio del gran venezolano? (Firmin, 2000: 398).

La independencia de Haiti trascendio6 de diferentes maneras en la civilizacion
moderna. Por una parte, modifico positivamente en el destino de toda la
raza etiopica que vivia fuera de Africa; por otra parte, cambié el régimen
economico y moral de todas las potencias europeas que tenian colonias.
Asimismo afectd la economia interna de todas las naciones americanas que
mantenian el sistema esclavista. En efecto, los que habian sido esclavos
en Saint Domingue tomaron en sus propias manos la conduccidon de sus
vidas con procedimientos violentos, por cierto, pero no mas violentos que
los que antes se utilizaron para sojuzgarlos, o los que la misma Francia
post-revolucionaria implementaba para imponer su autoridad, tano en su
territorio como en las colonias —recordemos que la guillotina desembarco
en el Nuevo Mundo al mismo tiempo que el Decreto del 16 Pluvioso del afio
I, que proclamaba la abolicion de la esclavitud—. Cuando los ex-esclavos se
resolvieron a decidir por si mismos, sobre si mismos, la cosa dio que pensar.
El peligro no estaba en la violencia, sino en lo que posibilitaba aquella
decision. Entonces, «la alarma o la esperanza cundia en unos y fortalecia a
los otros, segun sus inclinaciones» (Firmin 399).

En fin, para refutar a Gobineau, Firmin no solo pone en evidencia la falsedad

de la interpretacidn racialista de la civilizacién egipcia, y de la concepcion
de civilizacion en general, sino que introduce otro criterio de interpretacion

77



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

histérica. Frente a una interpretacion que coloca como fundamento un
principio extrahistorico —que en el caso de Gobineau es la raza, pero podria
ser el Espiritu o la Razdén universales—, Firmin llama la atencioén sobre el
encadenamiento de los hechos singulares, sobre los pequefios gestos como el
que tuvo Petion con Bolivar; es decir, atiende al acontecimiento que arruina
la superficie lisa de la historia y desvia su curso en un sentido diferente, no
previsto.

Frente a una interpretacion de la civilizacion como el orden resultante de
un violento proceso de conquista, por el que un grupo absorbe o asimila
la fuerza de otro y perpetiia su dominio mediante la imposicion de leyes e
instituciones que legitiman la asimetria de las relaciones sociales, politicas
y culturales; Firmin, sin desconocer que los conflictos y las tensiones son
propios de la historia, observa la necesidad de “no quedarse en la superficie
de las cosas” y apreciar el encadenamiento de los hechos, para ver a
donde conducen, pues estos estan articulados por una racionalidad fragil,
mas ligada a la posibilidad que a la necesidad. En sintesis, el intento por
comprender la historia implica preguntarse por el acontecimiento y por lo
que este posibilita. En este sentido Firmin reclama un punto de vista moral
para apreciar lo que la accion del pueblo haitiano posibilito.

78



De Toussaint Louverture a Joseph-Anténor Firmin...

Fuentes de consulta:

Arciniegas, G. América Latina. México D.F.: Fondo de Cultura Econémica,

1993.

Betances, Ramon Emeterio. Las Antillas para los antillanos. Puerto Rico:
Instituto de Cultura Puertorriquefia, 1975.

Castafieda Fuertes, Digna, “Toussaint Louverture: el precursor” en http://
www.uh.cu/sitios.cat-caribe/images/ficheros/Digna-Castanneda-
Toussaint-Louverture-el-precursor.pdf (19/06/2010).

Césaire, Aimé, Toussaint Louverture. La Révolution frangaise et le probleme
colonial. Edition revue, corrigée et augmentée. Paris: Présence
Africaine, 1(1981 [1961]).

Constitution of 1801. Traslate for marxists.org by Mitch Abidor.

http://www.marxists.org/history/haiti/1801/constitution.htm (7/3/2010).

Debs Heinl, Robert y Nancy Gordon Heinl. Written in Blood: The Story
of de Haitian People 1492-1995, Lanham, DM: University Press of
America, 1996.

Firmin, Joseph-Anténor. De [’égalité des races humaines (anthropologie
positive). Paris: F. Pichon, 1885; Paris: L’Harmattan, 2003. (Existe
otra edicion en francés: Montréal, Mémoire d’encrier, 2005).

. The Equality of the Human Races. Translated by Asselin Charles.
Introduction by Carolyn Fluehr-Lobban. New York: Garland, 2000.
(Existe otra edicidon en inglés: Urbana, University of Illinois Press,
2002).

. Haiti au point de vue politique, administratif et économique:
conférence faite au Grand cercle de Paris, le 8 décembre 1891. Paris:
F. Pichon, 1891.

. Diplomate et diplomatie: lettre ouverte a M. Solon Ménos. Cap-
Haitien: Imprimerie du Progres, 1899.

. M. Roosevelt, président des Etats-Unis et la République d’Haiti.
New York: Hamilton Bank Note Engraving and Printing Company /
Paris, F. Pichon et Durand-Auzias., 1905.

. Lettres de Saint Thomas. Etudes sociologiques, historiques et
littéraires. Paris: V. Girard & E. Briére, 1910.

. L’effort dans le mal. Port-au-Prince: Imprimerie H. Chauvet, 1911.

79



Revista Pucara, N.° 24 (61-78), 2012

Fleischmann, Ulrich. “L’historie de la fondation de la Nation haitienne:
mythes et abus politiques” en Hoffmann, Léon Francois, Frauke
Gewecke y Ulrich Fleischmann (dir.), Haiti 1804 - Lumiéres et
ténebres. Impact et résonances d 'une révolution, Madrid — Franfourt:
Iberoamericana — Vervuert, 2008.

Gauthier, Florence. “La Révolution de Saint Domingue ou la conquéte
de I’égalit¢ de I’épiderme”, en Hoffmann, Léon Francois, Frauke
Gewecke y Ulrich Fleischmann (dir.), Haiti 1804 - Lumiéres et
ténebres. Impact et résonances d 'une révolution, Madrid — Franfourt:
Iberoamericana — Vervuert, 2008.

Gewecke, Frauke. “Les Antiles face a la Révolution Haitienne: Césaire,
Glissant, Maximin» en Hoffmann, Léon Frangois, Frauke Gewecke
y Ulrich Fleischmann (dir.), Haiti 1804 - Lumiéres et ténebres. Impact
et résonances d’une révolution, Madrid — Franfourt : Iberoamericana
— Vervuert, 2008.

Gobineau, Conde de. Ensayo sobre la desigualdad de las razas humanas,
traduccion de Francisco Susanna, Barcelona: Apolo, 1937.

Hoffmann, Leoén-Frangois, Frauke Gewecke y Ulrich Fleischmann (dir).
Haiti 1804 — Lumieres et téenebres. Impact et résonances d’'une
revolution. Madrid: Iberoamericana — Vervuert, 2008.

James, C. L. R.The Black Jacobins: Toussaint L’ Quverture and the Sin
Domingo Revolution, Vintage, 1939.

Mémoires de la Vie de Toussaint L’Ouverture. Primera Publicacion por M.
Saint Remi en 1853. Traducido al Inglés en Toussaint L’Ouverture:
A Biography and autobiography, por J. R. Beard en 1863. University
of North California at Chapel Hill, Documenting de Américan South.

Nicholls, David (1992): “Haiti, c¢. 1870-1930”, en: Leslie Bethell, ed.
Historia de América Latina, vol. 9: México, América Central y el
Caribe, c. 1870-1930, Traduccion castellana de Jordi Beltran y Maria
Escudero, Barcelona: Editorial Critica, p. 275 a 289.

Pluchon, Pierre. Toussaint Louverture, Paris, Fayard, 1989.

Roig, Arturo Andrés. Etica del poder y moralidad de la protesta. Mendoza:
EDIUNC, 2002.

80



Georges Canguilhem y las practicas del conocimiento

Georges Canguilhem y las practicas del conocimiento
Georges Canguilhem and the knowledge practices

Marcela Becerra
Universidad de San Luis, Argentina
e-mail: mbatan@unsl.edu.ar

Resumen

En este trabajo proponemos una relectura de la obra de Canguilhem que
destaque: 1) Lo que éste ha recuperado de la epistemologia de Bachelard
para poder postular una “historia epistemologica”; 2) Los disensos entre
Bachelard y Canguilhem en torno a las relaciones entre la ciencia y la
filosofia, asi como nuestra valoracion de ambos legados; 3) Los modos
en los que la filosofia de Canguilhem, puede gravitar en las practicas del
conocimiento en las ciencias y disciplinas de la vida, la salud y el sujeto, asi
como las posibles articulaciones entre la filosofia de la vida de Canguilhem,
su historia epistemologica, con la actualidad de debates tedricos y de
desafios practicos en dichas ciencias y disciplinas.

Palabras Clave: Epistemology, practices, Canguilhem.

Abstract:

In this paper, we propose a re-reading of Canguilhem’s work that focuses
on: 1) What he has recovered from Bachelard’s epistemology in order to
postulate an “epistemological history”; 2) The dissents between Bachelar
and Canguilhem about the relations between science and Philosophy, as well
as our own evaluation of both legacies; 3)The ways in which Canguilhem’s
Philosophy may evolve the practices of knowledge in the sciences and
disciplines of life, health and subject, as well as possible articulations
between Canguilhem’s philosophy of life, his epistemological history, with
the present theoretical debates and the practical challenges in these sciences
and disciplines.

Key words: Epistemology, practices, Ganguilhem

Recibido: 15-12-2011 Aceptado: 12-01-2012 81



Revista Pucara, N.° 24 (79-88), 2012

De Bachelard a Canguilhem: epistemologia e historia de las ciencias

A pesar de las diferencias de matiz sefialadas por Gayon (2006) —la
de Bachelard seria una “epistemologia historica”, en tanto que la de
Canguilhem seria una ‘“historia epistemologica”—, para ambos filosofia e
historia de las ciencias se relacionan intimamente: la historia de las ciencias
debe ser filoséficamente interrogada; asi, las “sintesis historicas” pondran
de manifiesto la dialéctica entre los obstaculos y los actos epistemologicos,
la correlativa formacion del sujeto y de los objetos cientificos 0, en términos
de Canguilhem, la intencidn y el proyecto normativo del sujeto de la ciencia.

Esta intima relacion entre filosofia e historia de las ciencias, caracteristica
de la tradicién de pensamiento francés desde Comte en adelante, encuentra
en Bachelard un hito relevante. Y es precisamente gracias a este maestro que
Canguilhem (1968) puede entender a la historia de las ciencias como una
historia filosofica, normativa, epistemoldgicamente juzgada y valorizada,
recurrente, incesantemente rectificada desde la ciencia actual. Una historia
que genera su propia temporalidad de modo diferente en cada disciplina;
una historia que tiene en cuenta los progresos del conocimiento, pero sin
negar la accion de los obstaculos epistemoldgicos. S6lo una historia en
estos términos permite discernir entre los conocimientos “permitidos” y los
conocimientos “sancionados” ain operantes en los conocimientos actuales;
solo una historia tal hace inteligibles y conscientes las continuidades y las
discontinuidades, el sentido de las rupturas y de las filiaciones histéricas.

Valiosos pensadores han sefialado la filiacion entre Bachelard y Canguilhem.
Ental sentido, Althusser (1964) hadestacadolanovedad delasinvestigaciones
de Cavaillés, Bachelard y Vuillemin en epistemologia, y las de Canguilhem
y Foucault en historia de las ciencias. Lejos de interpretaciones empiristas,
positivistas o idealistas, estas investigaciones proponian una nueva “unidad”
entre epistemologia e historia de las ciencias y una nueva concepcion
racional de su objeto: el trabajo cientifico, considerado ahora como una
practica de produccion de conocimientos (de teorias, conceptos y métodos
en un conjunto organico) con una historia compleja, con especificas
determinaciones, rupturas, paradojas, retrocesos y saltos.

También Macherey (1964) ha subrayado la unidad de la obra epistemologica
¢ historica de Canguilhem, que viene dada por la pregunta “qué quiere la

82



Georges Canguilhem y las practicas del conocimiento

ciencia” —de resonancias freudianas y bachelardianas—. Ello lo lleva a una
problematizacion critica, a una historia de la filiacion de los conceptos de
las ciencias, en sus nacimientos, polivalencias y aventuras especificas. Le
Blanc (2004), por su parte, ha sefialado que “Canguilhem se inscribe en
el cauce abierto por Bachelard. Solo la historia normativa de las ciencias
elaborada por un epistemologo tiene sentido filosofico. Lo que Canguilhem
dice de Bachelard se lo puede aplicar a €] mismo:

Si la historia de las ciencias consiste en hacer un inventario de las
variantes de las sucesivas ediciones de un tratado, Bachelard no es un
historiador de la ciencia. Pero si la historia de las ciencias consiste en
volver tangible —e inteligible a la vez- la engorrosa construccion del saber,
siempre contrariada, retomada y rectificada, entonces la epistemologia de
Bachelard es una historia de las ciencias permanentemente en acto. De ahi
el interés que demuestra por los errores, los horrores, los desordenes (Le
Blanc 103).

A partir de Bachelard, Canguilhem opta entonces por una historia de los
conceptos cientificos que traducen opciones normativas, una historia hecha
desde la perspectiva axiologica y desde la reflexion actual del epistemologo,
una historia que es a la vez una epistemologia como juicio critico de los
valores cientificos.

Bachelard y Canguilhem: disensos y legados

Canguilhem destaca que Bachelard ha sido un innovador al introducir el
concepto de “obstaculo epistemologico”, el cual modifica profundamente
las tareas del epistemologo y del historiador de las ciencias. Particularmente
la historia de las ciencias ya no serd concebida como una historia progresiva
de “complejizaciones crecientes”, ni serd una “historia candida”, sino mas
bien sera una historia de las discontinuidades de la racionalidad, de las
oscuridades del pensamiento, de los errores, de la falsa objetividad.

Pero precisamente aqui se halla un punto de disenso. Sin dejar de rendir tributo
a Bachelard, pero a la vez consciente de sus innovaciones y divergencias,
Canguilhem expresa que la introduccion de su concepto de “ideologia
cientifica” a partir de 1967, era «una manera de refrescar, sin rechazarla,
la leccion de un maestro [...]: Gaston Bachelard» (9). Pero mientras que

83



Revista Pucara, N.° 24 (79-88), 2012

para Bachelard el conocimiento cientifico opera una “ruptura” con todos los
obstaculos epistemologicos del conocimiento comun, Canguilhem reconoce
la presencia de practicas no cientificas en la trama misma de los discursos
cientificos. En tal sentido, Canguilhem advierte que hay disciplinas y
objetos de estudio que se constituyen en relacion con determinadas précticas
sociales, politicas e ideologicas. De alli que una historia de las ciencias y una
epistemologia deban mostrar el vinculo entre la ciencia y la no-ciencia, los
conflictos de valores de ambas al interior de la practica cientifica, la relacion
entre las ideologias cientificas y las ciencias instituidas o por instituirse en
una determinada trama social e historica.

Al respecto, Balibar (1993) encuentra que Canguilhem es profundamente
original en el uso de conceptos tomados de Bachelard. Por ejemplo, el
concepto de “obstaculo epistemoldgico” es repensado por Canguilhem
como una formacion intelectual e historica, relacionada con la extension
de conceptos, con el imaginario, pero también con practicas sociales e
ideoldgicas. Asimismo, sefiala que Canguilhem retoma en ocasiones el
concepto bachelardiano de “dialéctica”, pero mds bien para vincularlo con
la unidad y la escision de los contrarios “ideologizacion-desideologizacion”
en el devenir historico de una ciencia. Asimismo, Le Blanc (2004) y Lecourt
(2009) han senalado este punto. Singularmente Le Blanc, encuentra que Lo
normal y lo patoldgico ilustra esta cuestion:

Canguilhem intenta mostrar una y otra vez que la identificacion
dogmatica de lo normal y lo patologico esta vinculada con dogmas
politicos o sociales que terminan por determinar ideologicamente la
ciencia. Precisamente porque la ciencia se confronta con la no-ciencia, se
ha podido encasillar la patologia como confirmacion de la normalidad o
como ausencia de normalidad (Le Blanc104).

Le Blanc también sefiala otra diferencia: mientras que para Bachelard
la opiniébn acepta “‘evidencias” y el conocimiento cientifico plantea
“problemas”, Canguilhem detecta que también en los enunciados cientificos
hay evidencias que solo la filosofia puede problematizar. Pero para ello,
¢ésta debera buscar mas alld de sus fronteras una “materia extranjera”: los
discursos cientificos concretos, para volver a abrir problemas que alli se
daban por cerrados, pensar lo no pensado en ellos, evaluar el valor de verdad
de dichos discursos desde una norma de reflexion, juzgar criticamente el

84



Georges Canguilhem y las practicas del conocimiento

sentido de la ciencia en vistas a alcanzar una conciencia mas plena, desde y
para la vida. «Canguilhem atribuye a la filosofia la nocidon de problema que
Bachelard reservaba para el espiritu cientifico. Segun lo ve Canguilhem, el
espiritu filosofico recurre en la construccion del problema a la exterioridad
concreta que Bachelard negabay (16).

Pero a pesar de los disensos entre Bachelard y Canguilhem, valoramos ambos
legados. En tal sentido, subrayamos con Bachelard que la epistemologia es
ante todo un trabajo sobre si en términos de “psicoanalisis del conocimiento
objetivo” (Bachelard, 1983) y de “vigilancia epistemoldgica” (Bachelard,
1978) y asimismo, con Canguilhem hacemos hincapi¢ en el caracter
normativo, reflexivo y critico de la filosofia respecto de la ciencia, sus
criterios y sus valores.

Canguilhem y las practicas del conocimiento

Asi entendida la epistemologia, nuestras experiencias nos han llevado a
comprender cabalmente que esta no se practica en soledad, sino en la trama
de “comunidades de conocimiento”, inquietas a partir de desafios que
requieren de una intervencion filosofica. El ejercicio epistemologico como
“psicoanalisis del espiritu cientifico” solo se concreta al interior de una
comunidad que va haciendo “escuela”, hasta que ésta puede incorporarse
a la propia subjetividad como “vigilancia intelectual del si mismo”.
Retomando a Roig (1986), podemos afirmar que este ejercicio implica a un
“nosotros” que se pone a si mismo como valioso y que, desde este “a priori
antropologico”, se cuestiona acerca de lo que hace con los conocimientos,
asi como acerca de las posibilidades de transformacion. En tal sentido,
Guyot expresa:

Cobran valor los intentos de repensar el conocimiento en el
doble filo de la relacion entre la teoria y la praxis. Asi, situamos las
practicas docentes, investigativas y profesionales como practicas del
conocimiento que producen formas de subjetividad en el concreto
acaecer de la praxis. El conocimiento, por una operacion recursiva,
puede volver sobre si mismo para vigilarse, corregirse e incluir la
intervencion practica, como momento de la teoria en vistas a la
accion juzgada epistemologicamente y valorizada éticamente en su
mismo devenir (9).

85



Revista Pucara, N.° 24 (79-88), 2012

Desde nuestro proyecto de investigacion, la sistematizacion de estas
experiencias nos llevo a plantear y a precisar, desde 1993 en adelante,
dos hipotesis de trabajo y un modelo complejo en torno a las “practicas
del conocimiento”. Desde este marco, la lectura de textos de Canguilhem,
interrogados desde inquietudes provenientes de comunidades de
médicos, enfermeros, bidlogos y psicologos situados en distintos ambitos
institucionales, nos permitieron especificar dichas hipotesis de trabajo
generales, que en esta ocasion presentamos en estos términos: a) la filosofia
de la vida y la historia epistemoldgica de Canguilhem determinan la
interpretacion y la produccion de teorias en las ciencias y disciplinas de
la vida, e inciden en las practicas del conocimiento en dichas ciencias y
disciplinas; asimismo, b) la filosofia de la vida y la historia epistemologica
canguilhemianas brindan nuevas claves para comprender filiaciones
conceptuales y para afrontar desafios tedricos y practicos actuales en las
ciencias y disciplinas vinculadas con la vida, especialmente con la vida
humana.

En particular, la lectura de Lo normal y lo patologico en cursos y
seminarios de posgrado y grado, nos ha permitido realizar junto a docentes,
investigadores y profesionales formados y en formacion, unaradical revision
epistemologica de los conceptos de normal, patoldgico, anormal, anomalia,
siguiendo el hilo de una original reconstruccion histoérica de sus filiaciones
conceptuales. Esta obra apunta especialmente a la critica del dogma del
siglo XIX, presente en Comte y en Bernard, que sostiene la identidad de
los fenomenos vitales y los patoldgicos (los fendémenos patoléogicos como
meras variaciones cuantitativas de los respectivos fendmenos fisioldgicos).
Canguilhem pone en evidencia que este dogma, con sus conceptos implicitos
(medio interno, regulacion, homogeneidad, homeostasis, entre otros), se
halla en intima relacion con practicas sociales no cientificas, propias de una
“ideologia del orden” positivista.

La primera parte de este texto nos permite comprender que, antes de ser
objeto de estudio del tedrico de la salud, la enfermedad es originalmente
una experiencia subjetiva angustiante, padecida como valor negativo,
elegida por el viviente como una norma de calidad inferior que define y

86



Georges Canguilhem y las practicas del conocimiento

crea para ¢l “otro modo de andar en la vida”, ante los peligros y polaridades
que ésta presenta. Asimismo, este texto nos lleva a entender que antes de
la constitucion de la medicina como teoria, lo prioritario ha sido y es el
individuo concreto y complejo que enferma en relacion con un medio y que
demanda una ayuda, ante lo cual el médico responde con un gesto técnico
en el ambito de la clinica. En estos desarrollos, se delinean los conceptos
de norma y normatividad vital, que nos permiten reubicar los conceptos de
salud —siendo este un “concepto vulgar” mas que cientifico—, enfermedad,
anormalidad y anomalia.

La segunda parte de este texto nos posibilita dar el paso de las normas
vitales a las normas sociales y asi develar la trama socio-histérica de la
normalizacidn en la época moderna, lo cual dota de nuevo sentido al dogma
positivista antes criticado. Con los alumnos, hacemos especial referencia
a Foucault (2000), quien destaca precisamente las ideas “histérica y
metodologicamente fecundas” de Canguilhem: estas permiten dar cuenta
de un “proceso general de normalizacion social, politica y técnica” en el
siglo XVIII, implementado en los ambitos de la educacidn, la salud, la
industria y el ejército. En estos ambitos de aplicacion, la norma aparece
como “‘exigencia y coercion”, como instrumento de poder:

La norma, por consiguiente, es portadora de una pretension de poder
[...], es un elemento a partir del cual puede fundarse y legitimarse cierto
ejercicio del poder. Concepto polémico, dice Canguilhem. Tal vez podria
decirse politico (Foucault 57).

Lanormase vinculaasiconuna“técnicadeintervenciony de transformacion”,
con un “proyecto normativo”’. Mostramos a nuestros alumnos coémo
Foucault recoge este fecundo legado canguilhemiano, «esta concepcion a
la vez positiva, técnica y politica de la normalizacion» (57). Ademas, con
Le Blanc, valoramos a Lo Normal y lo Patologico como una obra original
y compleja, como siendo a la vez una historia de las ciencias, una reflexion
epistemologica y una filosofia de la vida:

...no cabe distinguir en el pensamiento de Canguilhem, por un
lado, una filosofia de la vida, entendida como experiencia de la salud, de
la enfermedad y de las normas, y por el otro, una epistemologia de los
conceptos cientificos. Por el contrario, se trata de comprender coémo una
epistemologia de los conceptos construye una filosofia de la vida (7).

87



Revista Pucara, N.° 24 (79-88), 2012

Otra lectura impactante para nuestros alumnos es, sin duda, la conferencia
de 1956 “;Qué¢ es la Psicologia?”. Canguilhem nos mueve a interrogarnos
radicalmente —es decir, filos6ficamente— acerca de lo que es la psicologia
y lo que hace el psicélogo. Esta interrogacion radical es, a la vez, una
interrogacion obligadamente historica acerca de la intencion, el alcance y el
proyecto del “sujeto de la ciencia”. Seguimos con atencidn la reconstruccion
de diversas orientaciones y proyectos metodologicos —la psicologia como
“ciencia natural”, la psicologia como “ciencia de la subjetividad” del sentido
externo, del sentido interno y del sentido intimo y la psicologia como
“ciencia de las reacciones y del comportamiento”—. Y particularmente, en
relacion con esta ultima orientacidon, nos detenemos en la caracterizacion
que Canguilhem hace del psicologo contemporaneo habitual:

...un practicante profesional, cuya ‘ciencia’ estd totalmente inspirada
en la busqueda de ‘leyes’ de adaptacion a un medio socio-técnico [...], lo
que siempre confiere a sus operaciones de ‘medicion’ un significado de
evaluacion y un alcance de peritaje”, un profesional cuyo comportamiento
supone “una conviccion de superioridad, una buena conciencia dirigista,
una mentalidad de ‘manager’ de las relaciones del hombre con el hombre
(12).

Sin embargo, no queda claro “quién orienta a los orientadores”. No obstante,
Canguilhem expresa que el filosofo puede brindar un consejo al psicologo,
para que advierta que, al salir de la Universidad, su practica puede ascender
hacia el “Pantedn” o descender hacia “el Departamento de Policia”. Este
texto, junto con la Conferencia de 1980 “El cerebro y el pensamiento”,
suscitan polémicas entre los psicologos, que llevan a plantearse si en sus
practicas clinicas, de investigacion, de docencia, de supervision, entre otras,
si en su praxis pueden hacer algo mas y algo diferente que ser “adaptadores”,
“peritos”, “manager”, “orientadores” o, en definitiva, “policias”. Y ello,
particularmente en esta época de los “ultimi barbarorum” —expresion de
Spinoza retomada por Canguilhem—; entre otros muchos, aquellos que ya no
dan cabida y hasta acallan el sufrimiento y el sintoma singular, acudiendo
cada vez mds a los avances de la farmacologia (Roudinesco, 1993 y Caponi,
2010) 6 aquellos que, en la linea abierta por Gall, ain hoy «apuntan a
localizar en el cerebro cada una de nuestras funciones cognitivas o morales»
(160).

88



Georges Canguilhem y las practicas del conocimiento

Con diversas comunidades de conocimiento, experimentamos un
fenomeno semejante: la filosofia canguilhemiana permite arribar a una
nueva comprension de las ciencias y disciplinas vinculadas con la vida, la
salud humana y el sujeto, al ubicar sus conceptos —particularmente, los de
“normal” y “patologico”— en su filiacion historica y en la especifica trama
social (practica, técnica, politica, ideoldgica), en la que esos conceptos han
sido gestados y retomados. Asimismo, el acento puesto en la normatividad
como capacidad humana de instituir nuevas normas, tanto en el plano de lo
vital como de lo social, permite situar al sujeto en un espacio de busquedas
y desplazamientos en los que se entrelazan la vida y el concepto, el error y
el errar, la libre invencion y la responsabilidad subjetiva.

En definitiva, esta historia epistemoldgica de las filiaciones conceptuales,
permite criticar concepciones heredadas y relaborar estratégicamente
conceptos, desde un compromiso filoséfico que se orienta a recrear las
practicas del conocimiento y particularmente, a hacerse responsable de los
efectos de produccion de subjetividades en dichas practicas, en una época en
la que esta en juego la posibilidad misma de la vida.

89



Revista Pucara, N.° 24 (79-88), 2012

Fuentes de consulta:

Althusser, Louis. “Présentation...” en La Pensée N.° 113, février 1964: 62-74.

Bachelard, Gaston. La formacion del espiritu cientifico. México D.F.: FCE,
1983.

. El racionalismo aplicado. Buenos Aires: Paidos, 1978.

Balibar, Etienne. “Science et vérité dans la philosophic de Georges
Cangguilhem” en Georges Canguilhem, philosophe et historien des
sciences. Colloque 1990, Bibliothéque du Collége International de
Philosophie, Paris: éd. Albin-Michel, 1993: 58-76.

Canguilhem, Georges. Etudes d histoire et de philosophie des sciences. Paris:
Librairie Philosophique Vrin, 1968.

. Lo normal y lo patologico. Buenos Aires: Siglo XXI Argentina
Editores S.A., 1971.

. Ideologia y racionalidad en las ciencias de la vida. Buenos
Aires: Amorrortu, 2005.

Caponi, Sandra. “Georges Canguilhem: del cuerpo subjetivo a la localizacion
cerebral” en Salud Colectiva. UNER, 2010: 149-161.

Foucault, Michel. Los anormales, México D.F.: Fondo de Cultura Econdémica,
2000.

Gayon, Jean. “Bachelard y la historia de las ciencias” en Wunenburger, Jean-
Jacques (coord.), Bachelard y la epistemologia francesa. Buenos Aires:
Ediciones Nueva Vision, 2006: 39-86.

Guyot, Violeta. Las prdcticas del conocimiento. Un abordaje epistemoldgico.
Educacion. Investigacion. Subjetividad. Buenos Aires: Lugar Editorial,
2011.

. “Epistemologia y practicas del conocimiento” en Ciencia,
Docencia y Tecnologia. N.° 30, UNER, 2005: 9-24.

Le Blanc, Guillaume. Canguilhem y las normas. Buenos Aires: Ediciones
Nueva Vision, 2004.

Lecourt, Dominique. Georges Canguilhem. Buenos Aires: Ediciones Nueva
Vision, 2009.

Macherey, Pierre. “La philosophie de la science de Georges Canguilhem” en
La Pensée. N.° 113, Paris, 1964: 62-74.

Roig, Arturo Andrés. Teoria y critica del pensamiento latinoamericano.
México D.F.: Fondo de Cultura Econémica, 1986.

Bibliotheque du College International de Philosophie, Paris: éd. Albin-Michel,
1993: 135-144.

90



Las fracturas del tiempo

Las fracturas del tiempo
Time ruptures

Carlos Rojas Reyes
Universidad de Cuenca, Ecuador
e-mail: carlos.rojas@ucuenca.edu.ec

Resumen

Se analiza los limites de la sociedad capitalista especialmente en la
conformacion de sus temporalidades. En las fracturas del orden dominante,
se estudia el surgimiento de otros tiempos que corresponden a la constitucion
de mundos alternativos. Finalmente se muestra el modo de conformacion de
una politica alternativa a través de discutir la constitucion de lo impolitico.

Palabras Clave: tiempo, fracturas, impolitico, tiempo que queda.

Abstract

This paper analyzes the limits of the capitalist society and mainly focuses on
the composition of its temporalities. In the ruptures of the dominant order,
we study the emergence of other times that correspond to the constitution
of alternative worlds. Finally, we illustrate the way alternative politics is
formed by discussing the constitution of the non-politics.

Key words: time, ruptures, non-politics, remaining time.

Recibido: 11-06-2011. Aceptado: 27-10-11 91



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

El tiempo moderno. Los limites de la dilucidacion kantiana del tiempo

En este brevisimo recorrido por la concepcion kantiana del tiempo, intento
mostrar los vinculos profundos que unen los conceptos en tan alta abstraccion
con las necesidades profundas del capitalismo y con la integracion del
racismo dentro de ellos. Por eso se sostiene que la propuesta kantiana es
tanto capitalista como racista simultdneamente y que los dos momentos son
inseparables.

1°. El Tiempo no es un concepto empirico derivado de experiencia
alguna, porque la simultaneidad o sucesion no serian percibidas si la
representacion a priori del Tiempo no les sirviera de fundamento (Kant
103).

2°. El Tiempo es una representacion necesaria que sirve de base a
todas las intuiciones [...] el Tiempo, pues, estd dado a priori. Solo en ¢l es
posible toda la realidad de los fendmenos (Kant 104).

Se ha sefialado extensamente en la historia de la filosofia, el doble movimiento
que esta dilucidacién implica. De una parte, el gesto trascendental que
elimina todo lo empirico en el origen del tiempo; y de otra, el uso empirico
de lo trascendental que no debe volcarse sobre si mismo, sino regresar a lo
empirico.

El tiempo no se deriva de “experiencia alguna” pero sirve de base
“necesaria” a “todas las intuiciones”.! Un pequefo ejercicio deconstructivo
echa luz sobre el caracter de clase de estas afirmaciones sobre el tiempo, al
mostrar como la dilucidacion del valor de cambio sigue paralelamente los
mecanismos que conocemos en la Estética Trascendental.

Pero, por otra parte salta a la vista que es precisamente la abstraccion
de sus valores de su uso lo que caracteriza la relacion de intercambio entre
las mercancias (Marx 46).

Todas sus propiedades sensibles se han esfumado [...] estos dejan de
distinguirse reduciéndose en su totalidad a trabajo humano indiferenciado,
a trabajo abstractamente humano (Marx 47).

! Una historia especifica de la formacién de este tiempo lineal y de la evolucion de los
crondmetros puede verse en Jacques Attali (1985).

92



Las fracturas del tiempo

Una superposicion de las frases que funcionan como signaturas seria
enteramente posible: “El tiempo no es un concepto empirico derivado
de experiencia alguna, es la abstraccion de los valores de uso, todas
sus propiedades sensibles se han esfumado...”.

Le es indispensable al capital que este tiempo abstracto, que mide de
manera igual el trabajo no en su determinacion singular o individu-
al, sino en cuanto socialmente necesario, sea aquello que determine
cuanto vale:

Es solo la cantidad de trabajo socialmente necesario, pues, o el
tiempo de trabajo socialmente necesario para la produccién de un
valor de uso, lo que determina la magnitud de su valor (Marx 48).

En términos de la fusion que propongo: “Solo en ¢l es posible toda la
realidad de los fenomenos, en cuanto determina la magnitud con la que debe
ser medida”. Por eso funciona el dinero como equivalente general; pero
el dinero es un crondémetro, mide aquello que fluye en unidades discretas
idénticas. Y de este modo, literalmente “time is money”. Esta dilucidacion
aparentemente abstracta del tiempo, tiene su lado racista. En cuanto es
menos conocido la manera como Kant funda el racismo, parto del trabajo
de Chukwudi Eze (2002). En primer lugar parte de ubicar el racismo en el
sistema kantiano, para mostrar que lejos de ser marginal, estd ubicado en
el centro de su reflexion y de sus preocupaciones docentes. Durante varias
décadas Kant ensefa “geografia fisica y antropologia” y es aqui en donde
desarrolla su racismo. Ademas, Kant realiza un esfuerzo teérico constructivo
y sistematico de tal manera que se puede afirmar que:

Creo que Walter Scheidt esta en los cierto cuando observa que
Kant produjo ‘la primer teoria de la raza que realmente merece ese

nombre” (Eze 249).

Kant termina por establecer una clasificacion racial que es naturalizada y
esencializada:

Género original: blanco moreno

Primera raza: muy rubio (Europa del Norte), de frio himedo.
Segunda raza: rojo cobrizo (América) de frio seco.

93



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

Tercera raza: negra (Senegambia) de calor seco.
Cuarta raza: amarillo olivo (India) de calor seco (Eze 228).

Enmanuel Chukwudi Eze da un paso adelante y sefala el modo cémo
Kant utiliza los conceptos de su critica para aplicarla a su antropologia y
fundamentarla teéricamente. Especialmente en lo que se refiere al uso de la
nocidn transcendental, que paraddjicamente se combina con un esencialismo
naturalista. Por cierto, esta es una relacion que ha quedado irresuelta en
el sistema kantiano. Optar por una aproximacion trascendental significa
que la conformacion racial es un universal a priori, independiente de la
experiencia, pero que sirve precisamente para aplicarlo al conocimiento de
la experiencia. En el caso del enfoque naturalista y esencialista, la raza es
una caracteristica bioldgica.

Cualquiera de las dos opciones conduce, por diversos caminos, al mismo
lugar: a la fundamentacion tedrica del racismo. Sin embargo, partiendo de
esta critica al racismo de Kant y a la aplicacion de las categorias de sus
criticas a su antropologia, cabe preguntarse hasta qué punto los conceptos
centrales de su gnoseologia estan penetrados por esta ldgica colonial lejos
de quedarse como algo no contaminado por aquella.

Hace falta realizar un ultimo asalto a la fortaleza de la razon capitalista
y mostrar hasta qué punto las posiciones racistas contagia profundamente
hasta las categorias mas abstractas sobre las que se sustenta el universo
conceptual de la filosofia occidental.

Aqui me limitaré a expresar la direccidon que esta tarea podria tener. El
movimiento general del pensamiento kantiano tiene una gran complejidad. De
una parte intenta un fundamento necesario y apodictico de los conocimientos
cientificos y de otra, no quiere alejarse de lo empirico que es, en fin de
cuentas, aquello que se quiere conocer. Por esto, la doble aproximacion a los
llamados juicio sintéticos —que hacen progresar el conocimiento—y a priori
que universaliza los conocimientos provenientes de los fendmenos.

La categoria central que permite ese ir y venir de lo a priori a lo empirico y

viceversa es lo trascendental, término despojado de cualquier connotacion
religiosa, que expresa aquello que es independiente dntica y ontolégicamente

94



Las fracturas del tiempo

de toda experiencia pero que solo puede servir para conocer la experiencia.

Me parece que aqui se puede encontrar un primer rastro de conformacion
racista, en la medida en que la historia concreta de la humanidad, del
conocimiento tal como se produce, queda atrapado en la universalidad
que le da forma y en un contenido empirico que no tiene otra alternativa
que sometérsele. De tal manera, que asi se impide pensar aquello que esta
colocado por fuera de esa universalizacion abstracta, que en ultimo término
le impide ver la humanidad concreta, que ya en su antropologia ha quedado
racializada.

No es extrafio, por lo tanto, que este gnoseologia basada en lo a priori, en
lo trascendental, y que pasa a ser parte del titulo de las dos criticas, sea el
término puro.

Si se lee a Chukwudi Eze no seria dificil hallar una proximidad entre el
racismo desarrollado en su antropologia y su eleccion del concepto de puro.
La definicion de puro que se encuentra en la primera edicion de la Critica de
la Razon Pura muestra esto con claridad:

Lldmese conocimiento puro aquel que no se halla mezclado
con nada extrano. Pero es en particular llamado un conocimiento
absolutamente puro, cuando no contiene nada empirico o sensible,
y por lo tanto, es completamente posible a priori (Kant 108).

Puro que mira tanto al lado filos6fico: no contaminado con lo empirico; y al
lado antropolédgico: puro como blanco, como no contaminado con el negro.
Y mas aun, esto no es algo que requiera de algin tipo de demostracion sino
que se sustenta por si, es parte de las verdades evidentes por si mismas, que
en este caso terminan por ser naturalizadas.

Los elementos de la dilucidacion kantiana del tiempo enuncian de manera
abstracta estos contenidos:

3° ...el Tiempo no tiene mas que una dimension, los diferentes
tiempos no son simultaneos, sino sucesivos (Kant 105).

95



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

En esa unica dimension, el espacio esta totalmente lleno con la razon del
hombre blanco, occidental. Ademads, dentro de una logica del progreso,
porque los tiempos no son simultaneos sino sucesivos:

4°. El Tiempo no es ningin concepto discursivo, o como se dice, en
general, sino una forma pura de la intuicion sensible (Kant 106).

La forma pura es aquella que no puede corresponder al negro, que como
sostiene Kant en su racismo, jamas ha demostrado que sea capaz de producir
cultura.

Las fracturas en el tiempo moderno

Se trata, ahora, de mostrar cémo a pesar de la hegemonia del pensamiento
occidental, y a pesar de los esfuerzos de la razon capitalista, siempre se
producen fracturas reales e imaginarias dentro del tiempo moderno, que
permiten la aparicion de otras temporalidades, en donde habitan proyectos
alternativos que, como veremos mas adelante, se expresan tanto politica
como estéticamente.

a. La fractura como posibilidad. Establezcamos en primer lugar la fractura
como una posibilidad contenida dentro de ese tiempo abstracto, que se
desprende obligadamente de este. Los planteamientos de Walter Benjamin,
en las palabras de Hamacher, nos permiten separar aquellos aspectos que
han devenido reales a lo largo de la historia, de aquellos otros que quedaran
sin realizarse y que, sin embargo, no hayan desaparecido del todo a pesar de
su irrealidad:

La verdadera historicidad de los objetos histdricos yace en su irrealis.
Esta irrealidad es lugar en que se guarda lo historicamente posible. Por su
irrealis se indica la direccion a través de la cual puede ser referida a aquellos
para quienes ha sido y para quienes es preservada como a posibilidad —
perdida—. (Hamacher 163).

Lo que dej6 de realizarse, lo que escapo de la actualidad y nunca adquirié el
estatuto de factico, lejos de desaparecer en la nada, se queda vibrando en una
especie de espacio virtual de la memoria colectiva y cuando la humanidad
rastrea nuevos caminos, termina por toparse con esa irrealidad: «Cada

96



Las fracturas del tiempo

posibilidad que fue perdida en el pasado permanece como una posibilidad
para el futuro, precisamente porque no ha encontrado su realizaciony»
(Hamacher 164).

Asi que el tiempo y la historia estan constituidos tanto por lo efectivamente
sucedido y lo no sucedido; sin embargo, lo no sucedido se vuelca
permanentemente sobre los hechos dados exigiendo su parte de realidad,
proponiéndose a cada paso como futuro posible; mas atun, abriendo para el
presente la posibilidad de futuro:

Hay tiempo historico solo en la medida en que hay un exceso de
inactual, de no terminado, frustrado, que salta mas alla de su particular
Ahora y demanda por otro Ahora su colocacion, correccion y cumplimiento
(Hamacher 164).

El tiempo y su exceso; y sin este ultimo no fuera posible ni la politica ni la
estética, porque ambos tratan de manejar dicho exceso de alguna manera, de
ponerlo bajo el control del orden establecido o de hacerlo estallar:

Lo posible es un excedente sobre lo factual. Como tal, los posible es
tiempo: exceso sobre cualquiera que pueda llegar a ser un positivamente
dado: exceso sobre lo que es; recuerdo que el mismo no es (Hamacher
164).

Estética y politica de lo no terminado, de lo no concluido, de lo abierto
por el exceso, del todavia no, de lo que quiere ser real en cuanto expresion
y contenido. Lo que no fue realizado exige ser redimido; esto es, su
cumplimiento cabal como realidad:

La fuerza mesidnica es, brevemente, el postulado de la realizabilidad
y, en este sentido, de la redimibilidad que es inmanente en cada posibilidad
perdida y que la distingue como tal posibilidad (Hamacher 165).

El peligro radica en que esta memoria de otro mundo posible se pierda y se
extinga, que finalmente la posibilidad se torne definitivamente imposible,

que el tiempo de la rebelion se clausure:
En la medida en que es mera posibilidad, en cuanto no esta fundada en

una actualidad sustancial, la historicidad, siempre es también la posibilidad
de llegar a ser imposible y extinguirse (Hamacher 166).

97



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

Kant: Walter Benjamin:

«5°. La naturaleza infinita | «La historia es objeto de una
del Tiempo significa, que construcci(').n. cuyo lugar. no
toda cantidad determinada de | &% constifvido por el tiempo
. . homogéneo y vacio, sino por un
Tiempo es solamente posible | . o -

.. tiempo pleno, “tiempo-ahora”.
por las limitaciones de un

o . . Asi la antigua Roma fue para
nico Tiempo, que les sirve Robespierre un pasado cargado

de fundamento» (Kant 107). de “tiempo-ahora” que él hacia

saltar del continuum de la historia”
(Benjamin 2009).

b. El tiempo que resta. Para empezar a rastrear las posibilidades de la ruptura
del tiempo moderno e intentar una dilucidacion alternativa, coloquemos una
junta a otra sus formulaciones paradigmaticas:

En lo que viene a continuacidn se sefiala el camino de ruptura del “tiempo
unico” y al menos una forma de apertura hacia el tiempo pleno, el “tiempo-
ahora”, que hace estallar el continuum de la historia.?

La teoria de la relatividad y la mecdnica cudntica lograron cambiar el
imaginario colectivo acerca de la nocidon de espacio. Es bastante elemental
saber que hay varias geometrias a mas de la de Euclides. Y la idea de un
mundo con muchas dimensiones se encuentra en cualquier programa
cientifico en la television.

Desde hace mucho libros como Planilandia (Abbot, 2008) nos ayudaron a
despegarnos de una idea reduccionista del espacio. Y mucho mas avanzado
en Imaginando la décima dimension (Bryanton, 2006). Sin embargo,
no pasa lo mismo con el tiempo. Este se resiste, sigue enclavado en el
imaginario provisto por la ilustracion. A lo mucho se ha popularizado una
version bastante vulgar de los viajes en el tiempo y sus paradojas; pero esto
realmente no rompe con la concepcion lineal del tiempo, sino que muestra
las paradojas de su ruptura en el mismo plano del tiempo como sucesion y

2 Esta propuesta de fractura del tiempo moderno es una entre varias posibles. Justamente
no se trata de construir una especie de modelo invertido, como lo politico y la negacion
de lo politico, sino escapar a su dualidad. Estoy consciente y es un tema que habra que en
algiin momento introducir, que hay diversas dilucidaciones alternativas al tiempo ilustrado.
Quisiera mencionar entre las mas cercanas a la que se incluye en este trabajo: Miguel Leon-
Portilla (1994), Guattari (Cadsmosis, 1996), Eduardo Viveiros de Castro (4 inconstancia da
alma selvagem, 2002), Fanon (1974), (Braidotti (2002).

98



Las fracturas del tiempo

la imposibilidad de la simultaneidad de otros tiempos.> No es de extraiiar,
entonces, que la posibilidad de la fractura del tiempo moderno se inicie con
una imposibilidad.

En la formulacion que realiza Derrida en Dar (el) Tiempo se plantea dicha
imposibilidad: si se da todo el tiempo al rey, ;qué nos queda? Si todo nuestro
tiempo estd penetrado por lal6gica del tiempo lineal, abstracto, indispensable
para el calculo del valor del capital, ;qué tiempo nos resta?: «El rey toma
todo mi tiempo; doy el resto a Saint-Cyr, a quien querria darselo todo» (11).

Aqui da la cara una incongruencia, porque a pesar de que se ha entregado
todo el tiempo, pareciera quedar algo, hay un resto que se sabe de donde
proviene, como si existiera un todo que no recubriera todo, un conjunto
al cual se le escapara un elemento que deberia pertenecerle. Una suerte de
teoria del exceso: «Y sin embargo hay que subrayar esta paradoja: aunque el
rey tome todo su tiempo, parece que le queda algo, como si pudiese devolver
el cambio del mismo... De ese modo el resto, que no es nada y que, sin
embargo, hay, no se da alguien sino a una fundacion...» (Derrida 13).

La fracturadel tiempo moderno, del tiempo del capital, exige que “empecemos
por lo imposible”: «No imposible sino lo imposible. La imagen misma de
lo imposible. Se anuncia, se da a penar como lo imposible. Por aqui es por
donde se nos propondra empezar» (Derrida 17).

Lo imposible es ese tiempo que se coloca entre el tiempo lineal, moderno,
kantiano, y el fin de los tiempos como categoria escatologica: «...el tiempo
que ha de venir, atin no presente...» (Agamben 67).

Un tiempo que no sigue la huella lineal de los crondmetros o de la historia
que rueda sin alteraciones, sino que de alguna manera, lo rebasa como su
excedente:

3 Ciertamente que la teoria de la relatividad ha tratado contraintuitivamente el tema
del tiempo y ha sido, en el plano de la ciencia, la gran fractura con el tiempo moderno.
Sin embargo, su desarrollo no ha penetrado a fondo en una imagen del mundo compatible
con ella, quizas con la excepcion de Whitehead (1978). Recientemente algunos libros de
divulgacion o con enfoques filosoficos se aproximan de mejor manera al tema: Hawking
(2003) y especialmente Klein (2003).

99



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

En este esquema el tiempo mesianico se presenta como aquella parte
del tiempo profano que excede constitutivamente al chronos y aquella parte
de la eternidad que excede al edn futuro, siendo ambos un resto respecto a
la division entre los dos eones (Agamben 69).

Pero, ;coOmo entender este tiempo que no pertenece al orden cronologico?,
[como escapar a la imagen moderna del tiempo, secuestrada en las
representaciones espaciales?

Segtin Guillaume, la mente humana tiene la experiencia del tiempo,
pero no de su representacion, por lo que debe recurrir para representarlo
a construcciones de orden espacial. Asi la gramatica representa el tiempo
verbal como una linea infinita, compuesta de dos segmentos, el pasado y el
futuro, separados por el corte del presente:

pasado ....... presente .......... futuro ----------
(Agamben, 70).

Esto es como si no hubiera otra alternativa que reducir el tiempo a su
representacion espacial, ademas una representacion en la que ella misma
esta presa de los esquemas euclidianos. Por eso resulta tan extrafio, tan
dificil de pensar y de decir, esto de la existencia de un tiempo dentro del
tiempo, de un excedente, de un plus, que solo puede ser entendido en la
medida en que es una fractura del tiempo lineal.

Lo que quiere decir, si se prefiere en términos kantianos, que seria imposible
su uso trascendental, porque conduciria a una metafisica. Fuera del tiempo
lineal y sin obrar sobre este, tampoco el tiempo que resta tendria sentido
alguno. En todo caso se trata de un tiempo que existe dentro del tiempo
lineal, que solo es tal en la medida en que fractura el tiempo de los relojes.
Se plantea la imposibilidad de la construccién de una historia por fuera de
la actual, de un tiempo que no tuviera nada que ver con el que vivimos,
en donde la “otredad” solo puede darse como emergencia, como eclosion
del tiempo que vivimos, desde su interior. Es un tiempo interior y no una
exterioridad absoluta:

En toda representacion que nos hagamos del tiempo, en todo discurso

en el que definamos y representemos el tiempo, se halla implicado un
tiempo ulterior, que no puede ser agotado en tal discurso o representacion

100



Las fracturas del tiempo

[...] es, por decirlo asi, un tiempo dentro del tiempo —no ulterior sino
interior— que mide mi desfase respecto a €l, mi ser en cuanto desfasado y
no coincidente respecto a mi representacion del tiempo, pero precisamente
por esto, también mi posibilidad de completarla y entenderla (Agamben
72).

En un acercamiento fenomenologico, el tiempo dentro del tiempo es aquel
que se nos da para cumplir una tarea que no esta concluida, que ni siquiera
estaba contenida en la l6gica de ese cronos; el tiempo que tenemos para
realizar aquello que quedo irrealizado, como el bien, la justicia o la amistad.

En el puro plano de la representacion del tiempo, hay dos momentos: el hecho
de que estoy fluyendo en el tiempo sin poder detenerme y el tiempo que me
doy para representarme ese hecho. Duplico, al menos por el momento, en
esta representacion, el tiempo; aunque se diria que el tiempo no ha dejado
de correr, sin embargo, lo he escindido, lo he partido: «es mas bien el tiempo
operativo que urge al tiempo cronologico, que lo elabora y lo transforma
desde el interior, tiempo del que tenemos necesidad para concluir el tiempo
[...]y en este sentido, el tiempo que resta» (Agamben 73).

En realidad no es otro tiempo, sino una nueva ‘“curvatura” del tiempo sobre
si mismo, 0 su agujerearse, o simplemente un tiempo dentro del tiempo que
nos damos para completarlo, para concluirlo, como si para estar completo
tuviera necesidad de esa duplicidad. El uso del espafiol nos dara pistas para
intuir este fendmeno en nuestra vida diaria: nosotros no solo medimos el
tiempo, no solo colocamos las cosas en el pasado, en el presente y en el
futuro, no solo captamos la sucesién de los minutos y las horas. Hacemos
muchas mas cosas con el tiempo.

En espafiol, nosotros decimos:

— “Estoy matando el tiempo™.

— “Es necesario darse tiempo”.

— “Hay que tomarse su tiempo”.

— “Esto toma tiempo”.

— “No me hagas perder el tiempo”.
— “No malgastes tu tiempo”.

— “Desperdicias tu tiempo™.

101



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

Nos relacionamos con el tiempo, intuitivamente, de muchas maneras mas
alla de la segmentacion de los relojes. Y no solo, entonces, porque le demos
al tiempo una cierta calidad, un matiz subjetivo, mediante el cual podemos
fingir que el tiempo ha pasado mas rapido o mas lento “para” nosotros,
aunque efectivamente durd el tiempo que sefiala el crondmetro.

Decimos: “se me hizo larga la espera”, “fue una buena pelicula, como paso
el tiempo tan rapido”.

No se trata de esto, sino de algo mucho mas profundo, que tiene que ver con el
plano ontoldgico y no solo de la representacion del tiempo. Ontologicamente
hay una diversidad de tiempos que pasan de diversas maneras. Detras de la
gramadtica, hay otros fendmenos que se hacen presentes. Ese tiempo que se
duplica entre el tiempo lineal y el tiempo que resta, no solo tiene que ver con
su representacion: la conciencia que fluye y la conciencia de la conciencia
que fluye.

Por ejemplo, hay que mirar més adentro en la frase: “hay que tomarse su
tiempo”. Su uso es de lo mas frecuente y por eso nos parece enteramente
banal. La utilizamos a menudo, en las mas diversas circunstancias, sobre
todo cuando queremos indicar que un proceso no esta concluido, que algo
no estd completo y que requiere ser pensado de mejor manera, especialmente
si se trata de una decision importante.

En realidad es una frase extrafia, precisamente porque “hay que tomarse su
tiempo”. Va mas all& del “darse mas tiempo” o “tomarse todo el tiempo del
mundo”; aqui nos apropiamos de “su” tiempo. ;El tiempo de quién? ;O cual
tiempo es el que nos estamos tomando?

Se trata de una consigna, de una frase que empuja hacia la accidon, de un
imperativo que nos exige que hagamos algo; exactamente: tomarnos,
apropiarnos y al hacerlo emerge ese “su”. Hacemos un hueco dentro del
tiempo lineal, creamos un nuevo tiempo, fracturamos el tiempo moderno,
nos hacemos de “su” tiempo. “Su tiempo” en el sentido en que la tarea a
la que nos empuja la consigna, significa que la accidon que tenemos que
emprender no puede hacerse en el tiempo normal, estandar, sino que requiere
de algo especial; exige ““su propio tiempo™.

102



Las fracturas del tiempo

Si tenemos que tomar una decision importante en la vida, como marcharnos
a vivir definitivamente en otra ciudad, “hay que tomarse su tiempo”; no es
suficiente darle el tiempo que generalmente le damos a las otras cosas, sino
que requiere de un tiempo especial, de un tiempo para la toma de decisiones,
de atravesar por un momento de crisis.

En griego se distinguia estos dos tiempos con las palabras: cronos y kairos.
El kairos es el instante, el momento. No un momento mas, un segundo
mas, un desplazamiento de las agujas del reloj como cualquier otro, sino
que introduce una fractura en el cronos, lo altera radicalmente: «Segun la
concepcion antigua de tiempo, kairds es el instante, esto es la calidad del
tiempo del instante, el momento de ruptura y apertura de la temporalidad»

(Negri 19).

Mientras frente al cronos podemos adoptar la actitud de Bartleby: «preferiria
no hacerlo» (Melville, 2005), preferiria no sumarme a la ldgica del poder; el
kairos nos saca de la inmovilidad, nos cuestiona, nos lleva a la praxis.

El tiempo es inquietud (Negri 17).
La emergencia del kairos solo es posible devorando a cronos:
Una inquietud que no halla calma (Negri 32).

“Su tiempo”, el tiempo que requerimos para esta decision
trascendental no puede ser medido de la misma manera, hace que la
historia pase de otro modo, se convierte en un «prolegémeno de la
desmesura» (Negri 31).

Por eso, esta estrechamente ligado a la hecceidad.

...el producto de la expresion de kairds es en efecto siempre singular
(la hecceidad) (Negri 45).

Porque lo que existe en el tiempo tiene ante todo la forma de hecceidad,
esto es, siempre se trata de expresiones, de concrescencias, de aterrizajes
que conforman la realidad, lo existente como tal. Y esto tiene que ver
directamente con el tiempo y con las temporalidades.

103



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

Como dice Deleuze: «Nada sino afectos y movimientos locales, a diferentes
velocidades» (Deleuze y Guattari 260).

Lo que existe lo hace en la medida en que se ha separado de la generalidad, de
la universalidad abstracta y se ha individualizado. Solo existen hecceidades,
aunque puedan forman conjuntos mas amplios, planos de consistencia en
donde se entrecruzan, en donde pasan creando unas regularidades, que son
las que vemos, en las que vivimos como si fueran estables: «El plano de
consistencia contiene solo hecceidades, entre lineas que se entrecruzan»
(Deleuze y Guattari 263).

El conjunto de diferencias, las diversidades que pueblan la realidad en todos
los &mbitos, en todos los aspectos, se debe a que son hecceidades, que han
entrado en la realidad de modo distinto, individuandose cada una a su modo,
ni totalmente separado ni plenamente igual, sino a través de un conjunto de
solapamientos parciales: «Hay un modo de individuacion muy diferentes
para cada persona, cosa o substancia. Reservamos el nombre de hecceidad
para esto» (Deleuze y Guattari 261).

Las hecceidades son precisamente aquellas que posibilitan que ese tiempo
cronologico, uniforme, tipico de los relojes o de sus representaciones
espaciales, se muestra tal como es; esto significa que hay una cesura por
donde penetran las temporalidades, el proceso de diferenciacion del tiempo
en temporalidades, el paso del cronos al kairds: «Brevemente, la diferencia
no es del todo entre lo efimero y lo durable, ni entre lo regular y lo irregular,
sino entre dos modos de individuacidon, dos modos de temporalidad»
(Deleuze y Guattari 262).

Con todo esto nos aproximamos a Maquiavelo, en donde esta hecceidad
hace su aparicion en toda su desmesura, en cuanto funda la ciencia politica
y muestra los limites definitivos de la politica: aquello que provee de
singularidad a un momento historico y que exige un tipo de aproximacion
especial, porque es alli en donde tenemos que actuar. Hecceidad* que exige
que se “tome su tiempo” (Althusser, 2004). La politica desde Maquiavelo

* Un consistente debate sobre el tema de la hecceidad se encuentra en Deleuze y Guattari
(1987), en un segmento de Mil mesetas subtitulado “Memorias de una Hecceidad”. Una larga
reflexién sobre el momento en Friese (2001).

104



Las fracturas del tiempo

tiene la estructura y los dilemas del tiempo, en la medida en que esta tiene
la forma de una hecceidad: comprenderla y actuar en ella es hacer politica.
La politica es la ciencia de la hecceidad, del aprovechamiento y de la
capacidad de respuesta a este y en este preciso momento historico concreto,
en donde finalmente se juega todo. Por eso, cabe preguntarse: ;de qué tipo
de hecceidad hablamos cuando se trata del tiempo de la politica en un mundo
regido por el capital?

Junto con el capital y su sociedad, hay un largo y sostenido desgaste y
desprestigio de la politica, como la esfera del ejercicio autoritario del poder
y de la corrupcion sin limites. Nos enfrentamos asi a un dilema del que
dificilmente logramos salir: de una parte, rechazamos la politica y a los
politicos; y de otra, nos vemos obligados a participar en ella porque alli es
en donde se decide nuestro presente y nuestro futuro.

Si queremos escapar de la légica del poder y de su orden discurso, hay
que fracturar el tiempo politico, escindirlo, romperlo desde dentro. ;Cabe
entonces pensar de alguna manera lo imposible como diria Derrida?
Llamemos lo imposible a esa tarea de hacer politica sin caer en sus trampas,
sin terminar por administrar el capital o el Estado, para intentar la tarea
absurda de darle un rostro humano.

Y la resolucion de este dilema esta directamente vinculada con el tiempo
que resta, porque es en este en donde es posible hacer estallar el tiempo del
capital e introducir desde su interior otra logica, otra temporalidad.

A pesar de que no considero feliz la categoria de impolitico podemos pensarla
en esta perspectiva, porque tiene de fondo el mismo tipo de dilucidacion que
el tiempo que queda, no por una afortunada coincidencia, sino porque en
esa brecha del tiempo que falta, en esa falla emerge la politica como plena
realizacidon/disolucion de la politica o simplemente lo impolitico.

Sigamos en este tema a Esposito:
...para lo impolitico no existe una entidad, una fuerza, una

potencia que pueda oponerse a la politica desde el interior de su
propio lenguaje. Pero tampoco desde afuera, pues ese exterior no

105



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

existe sino proyeccion ideoldgica, mitica, autolegitimadora, de los
politico que ha llegado a la guerra civil con su propio gemelo, lo
antipolitico (13).

No se trata de tratar de corregir la politica, de embellecer su rostro; tampoco
de ubicarse en su negacién completa, porque con esto lo unico que se gana
es la afirmacion de un poder autoritario hiperpolitizado que se asienta sobre
la despolitizacion.

Tal proceso es visible de modo absolutamente particular en el
Leviatan de Hobbes —en este aspecto contra Maquiavelo, verdadero
fundador de la politica moderna, si la politica es entendida del modo
sefialado— que puede eliminar la contradiccidon solamente al precio
de una acabada despolitizacion de la sociedad a favor del soberano
(Esposito 30).

Reconocimiento pleno de la existencia de la politico y la imposibili-
dad de un exterioridad a ella desde la que se pudiera actuar y transfor-
mar la sociedad. Solo existe la politica y su negacion es en realidad
su afirmacion extrema, solo que invertida. En los términos brutales de
Esposito, es “la inica y toda la realidad”:

Exactamente todo lo que no hace lo impolitico que, en lugar
de chocar con el conflicto politico, o de negar la politica como
conflicto, la considera como la unica realidad y toda la realidad.
Agregando también, sin embargo, que es solo la realidad [...]. La
politica no siempre tiene conciencia de su propia finitud constitutiva

(14).

Como en el caso del tiempo, lo impolitico actua desde dentro del tiempo,
lo lleva a su plena realizacion, es el tiempo que tenemos que darnos para
concluirlo, es el tiempo que nos resta antes de que la humanidad se destruya
a si misma.

El ejercicio de lo impolitico empuja a lo politica a tal extremo que lo saca

de su medida; por ejemplo, de darse una ampliacién completa de la accion
politica, esta desapareceria. Quiero decir que si todos los ciudadanos

106



Las fracturas del tiempo

fuéramos plenamente politicos todo el tiempo y no solo en el momento de
las elecciones y tomdramos las decisiones en nuestras manos, la politica
desapareceria —y con ella toda forma de dominacion y opresion— (Lo mismo
sucede con la democracia burguesa: el maximo de su ampliacion significaria
su paso a otra cosa, quizas a una democracia socialista).

Esto es lo que Esposito llama la diferencia:

Ya se ha dicho: lo impolitico no es distinto de lo politico, sino
que es lo politico mismo observado desde un angulo de refraccion
que lo modera frente a lo que ¢l no es y tampoco puede ser. A
su imposible. En este sentido, no hay dualidad sino, a lo sumo,
diferencia. Y una diferencia que se refiere a la perspectiva, no al
objeto, o mucho menos al sujeto, de la mirada (18).

Aunque preferiria, como he sefalado, otra terminologia que no lleve al
equivoco de la exterioridad de la politica: una forma de hacer politica que
signifique su disolucion; una manera de insertarse en la sociedad politica
que provoque su plena inmersidén en la sociedad civil. Una fractura del
tiempo del capital, que es el tiempo moderno, desde dentro, que signifique
tanto ruptura como apertura de algo nuevo.

107



Revista Pucara, N.° 24 (89-106), 2012

Fuentes de consulta:

Abbot, E. Planilandia. Barcelona: Laertes, 2008.

Agamben, G. El tiempo que resta.Comentario a la Carta a los romanos.
Madrid: Trotta, 2006.

Althusser, L. Maquiavelo y nosotros. Madrid: Akal, 2004.

Benjamin, W. Tesis de filosofia de la historia. Recuperado el 31 de julio de
2009, de http://www.revoltaglobal.net (31 de julio de 2009).

Bryanton, R. The tenth dimension. Trafford Publishing, 2006.

Deleuze y Guattari. 4 thousand plateaus. Minneapolis: University of
Minnesota Press, 1987.

Derrida, J. Dar (el) tiempo. 1. La moneda falsa. Barcelona: Paidos. 1995.

Esposito, R. Categorias de lo impolitico. Buenos Aires: Katz, 2006.

Eze, C. E. “El color de la razon. Las ideas de raza en la antropologia de
Kant” en W. Mignolo, Capitalismo y geopolitica del conocimiento: el
eurocentrismo y la filosofia de la liberacion en el debate intelectual
contempordneo. Buenos Aires: Signo, 2002.

Hamacher, W. “Now: Walter Benjamin on historical time” in H. Friese, The
moment. Time and rupture in modern thought. Liverpool: Liverpool
University Press, 2001.

Kant, E. Critica de la razon pura. Santiago: Universitaria, 1976.

. Critica de la razon pura. Barcelona: Orbis, 1985.

Marx, K. El Capital (Vol. Tomo I/Vol.I). México D.F.: Siglo XXI, 1975.

Melville, H. Prefiriria no hacerlo. Valencia: Pre-Textos, 2005.

Negri, T. Kairos, Alma Venus, Multitude. Paris: Calman-Levy, 2000.

108



Rebelion simbolica, historia y enunciacion en las cronicas de Alberto Ghiraldo

Rebelion simbdlica, historia y enunciacion en las

cronicas de Alberto Ghiraldo
Symbolic rebellion, history and enunciation
in Alberto Ghiraldo’s chronicles

Marcos Olalla
Universidad Nacional de Cuyo, Argentina
e-mail: marcosolalla@hotmail.com

Resumen

Sesuele caracterizar el componente criticodel modernismo hispanoamericano
en términos de una rebeliébn simbolica. Analizamos en las cronicas del
escritor anarquista argentino Alberto Ghiraldo (1875-1946) producidas en
el primer cuarto del siglo XX algunos topicos a partir de los cuales el autor
intenta dotar a su discurso estético de una dimension militante. Hallamos en
su concepcion de la historia una cierta especificidad que, sin embargo, tiende
a diluirse en una modalidad de enunciacion deudora de las aspiraciones
modernistas de reconstitucion de la autoridad del discurso literario.

Palabras Clave: rebelion simbolica, modernismo, historia, enunciacion,
Ghiraldo

Abstract

The critical component of the Spanish American modernism has been
characterized in terms of a symbolic rebellion. In the chronicles of the
anarchical Argentinean writer, Alberto Ghiraldo (1875-1946) that were
produced in the first quarter of the XX century, we analyze some topics where
the author attempts to give a militant dimension to his aesthetic discourse.
We find certain specificity in his notion of history that tends to dilute in a
modality of enunciation which is borrowed from the modern aspirations of
reconstituting the authority of the literary discourse.

Key words: symbolic rebellion, modernism, history, enunciation, Ghiraldo

Recibido: 17-08-2011. Aceptado: 21-10-11 109



Revista Pucara, N.° 24 (107-116), 2012

Uno de los tdpicos caracteristicos del discurso modernista hispanoameri-
cano es la doble valencia en la que se inscribe la representacion del nuevo
publico para el discurso literario de fines del siglo XIX y principios del
XX en América Latina (Montaldo, 1994). Si bien la conformacion de estos
nuevos lectores aparece asociada al proceso de modernizacion, proceso del
que ellos mismos son parte en materia escrituraria, constituye un indice de
la direccidon burguesa de la cultura que impugnan. Este ultimo sentido de
su valoracion explica la acumulacién de gestos que expresan el esfuerzo
de distanciamiento del escritor respecto de su publico y el desarrollo de un
tipo particular de enunciacidon que tiende a poner en tension muchos de los
enunciados modernistas.

El género cronica, por tanto, condensa esta dindmica enunciativa de modo
explicito, puesto que funge como una forma discursiva ligada a aquella
ampliacion del puablico en el marco de la modernizacion capitalista de
América Latina. Esta dindmica se configura de modo ain mas dramatico en el
discurso estético de autores, como el anarquista argentino Alberto Ghiraldo,
que desarrollan una profusa labor militante en espacios politicos vinculados
a la izquierda. En casos como éste, la serie de topicos expresados en el
intento de simbolizar la amenaza del nuevo publico resulta resignificada.
Uno de los elementos caracteristicos de dicha serie es la representacion de la
propia practica escrituraria como objeto de una cierta incomprension.

El pathos de la incomprension no es en Ghiraldo mera impostura. Este
analisis es vertido por el autor 4crata en una cronica titulada Por el honor
del pueblo escrita en momentos de solitaria lucha contra las leyes de
residencia y de defensa social. Aunque en términos tacticos su posicion
privilegia el campo de la economia como ambito de lucha (Godio 147) la
discusion acerca de la eficacia de los métodos utilizados (Ghiraldo 60) da
cuenta de la necesaria concurrencia de formas privilegiadas de inteleccion.
Si Ghiraldo se distancia aqui del modernismo por su compromiso con una
forma de praxis “enérgica”, se vincula fuertemente a aquél en funcion de
su representacion del intelectual militante como un individuo ligado a una
“minoria”, cuya enunciacion hace posible la promocion de aquellos procesos
todavia larvados por la accion de las fuerzas retardatarias.

Pero también es evidente la distancia existente entre la denuncia del
avance amenazador de la modernizacion capitalista sobre el campo de las

110



Rebelion simbolica, historia y enunciacion en las cronicas de Alberto Ghiraldo

valoraciones morales y estéticas y la promocion de las demandas de sujetos
sociales que experimentan dicha amenaza como una forma econdmica
de exclusion. La predileccion modernista por una forma simbdlica de
rebelidon no se explica como ausencia de la referencia a una estructura social
excluyente sino como un modo de restriccion de aquella al campo cultural.

Mucho se ha dicho ya sobre la relacion de los escritores modernistas con la
sociedad burguesa. Tanto porque el avance de este modelo de sociedad en
América Latina viene a modificar las relaciones entre el campo cultural y el
campo politico como por la percepcion de formas novedosas de alienacion,
lo cierto es que el rechazo de los valores burgueses posee como eje la puesta
en crisis de la autoimagen del artista. Para Jean Franco:

El vinculo econdmico, destructor de todas las otras relaciones humanas, era
lo que mas temian los artistas. Por ello la naturaleza de muchas obras en
prosa de los modernistas las convierte en alegorias de la relacion del artista
con la sociedad moderna (28).

Aunque la preocupacion modernista por la instrumentalizacion de las
relaciones humanas tenga un alcance universal el lugar de enunciacion acaba
dando cuenta de la centralidad, ineludible para los modernistas, de tomar la
situacion del artista en la coyuntura de la modernizacion capitalista como
una forma de particularidad luego extrapolable a otros tipos de relaciones.

Franco propone un criterio para la realizacion de un mapeo de los discursos
que al interior del modernismo poseen en comun la inconformidad con
la sociedad burguesa, pero que se expresan con matices de una profunda
diversidad en materia ideoldgica. Para este autor las diferencias entre Marti
y Dario'! en el modo de comprender la naturaleza de la rebelion modernista
pueden reconocerse en relacion con sus respectivas posiciones frente al
pasado. El desprecio dariano por la sociedad moderna, incapaz de percibir
el caracter distinguido del artista, le hace evocar el pasado en términos de

' La comparacion entre la obra de Marti y la de Dario ha permitido delinear
un horizonte desde donde comprender las diferencias ideoldgicas de los autores
modernistas (Schulman, 1., 1969; Franco, J., 1971; Rotker, S., 1992) aun en el marco
de un movimiento que hizo un gran esfuerzo por reconocerse en un programa estético
comun (Yurkievich, S., 1996); asi como también para afirmar la imposibilidad de
reconocer a Marti como modernista (Marinello, J., 1959).

111



Revista Pucara, N.° 24 (107-116), 2012

un Edad de Oro perdida, mientras que Marti da cuenta de éste como «un
modelo de proezas a seguir» (Franco 32), como un reto sobre el presente.

La obra de Ghiraldo expresa esta concepcion martiana del pasado como el
desarrollo de formas historicas de emergencia social asumibles en el presente
mediante la profundizacion de sus direcciones libertarias. La promocion
literaria de las fuerzas sociales que encarnan dichas proyecciones del
curso histérico es comprendida como la funcion especifica del intelectual
libertario. Esta posicion, que reivindica una cierta identificacion entre el
reconocimiento intelectual de la conflictividad que anima la dindmica del
desarrollo historico, involucra un movimiento algo paraddjico, como es la
afirmacion de la necesidad de un reconocimiento semejante, cuyo objeto es
el desplazamiento de la lectura de tal proceso como resultado del despliegue
de diversos aspectos econdomicos que estructuran la vida social.

En consecuencia, hay en Ghiraldo una complexion a comprender el
discurso intelectual como mediacion de la praxis de un sujeto social que
se reconoce en la dinamica historica previamente decodificada por la
enunciacion intelectual. En tal sentido, el autor argentino es deudor de la
concepcion modernista de la “idea” como representacion de un valor que la
historia plasma de modos diversos, pero que, al mismo tiempo, encierra la
posibilidad de su negacion como en el caso de la modernizacion capitalista.
El registro estatico conferido por esta interpretacion idealista de la historia
se halla presente en el discurso del intelectual anarquista. Lo que distingue
su concepcion militante de la literatura respecto del sector mayoritario del
modernismo es su apelacion al futuro como espacio de contrastacion de
aquellas ideas.

El componente libertario de las mismas no ha de representarse como un
registro de lo perdido por efecto de la modernizacién, sino como condicién
de posibilidad de un porvenir. Si hay en el modernismo una cierta tendencia
a «lograr un efecto estatico en sus versos, como si desearan detener todo
tiempo y movimiento» (Franco 38), en Ghiraldo el signo es inverso, se
trata de acelerar el ritmo de los cambios en la medida que expresan las
contradicciones que hacen posible el triunfo, siempre futuro, de los ideales
libertarios atribuibles, sin embargo, a la presente coyuntura de inicios del
siglo XX. Mientras gran parte de la generacion modernista se refugia en
ciertas formas profanas de religiosidad, en diversas mitologias, o en la

112



Rebelion simbolica, historia y enunciacion en las cronicas de Alberto Ghiraldo

intimidad de la experiencia subjetiva, Ghiraldo en este punto mantiene la
herencia iluminista en su reconocimiento de la perfectibilidad humana.

La concepcion de la racionalidad propia de la generacion de intelectuales
modernistas adopta un esquema organico de sintesis de aspectos diversos de
la accidn humana. La tradicion humanista de la alta cultura, la afirmacion de
la existencia de un componente espiritual determinante como registro de la
accion, la determinacion de ciertos valores e ideales como indices del grado
de desarrollo de la humanidad, la posibilidad de renovacién del sistema de
la lengua poética por medio de la experimentacion, asi como la pretension
de reconocer el conjunto de las objetivaciones que ponen de manifiesto
la originalidad de las producciones culturales, constituyen la serie de los
elementos que resultan articulados por una idea de razon amenazada por la
unidimensionalidad que revela el caracter instrumental de la modernizacion.

La interpretacion ghiraldiana de la crisis configurada en torno de la
direccion burguesa de la modernizacidon no se limita al reconocimiento del
componente de la serie que en cada caso la modernizacion cuestiona, sino
que ofrece una matriz de andlisis que reescribe aquella serie en el texto de
las relaciones materiales. Sin negar la naturaleza diversa de tales elementos,
los integra en funcion del registro que le permite delinear una idea del futuro
como modo de resolucion de la conflictividad social presente. «Se anuncian
nuevas conmociones de la masa popular productora» (Ghiraldo 125), dice
el escritor argentino en una cronica dedicada a la situacion econdémica de
Espafia, pais desde el que envia sus colaboraciones a La Razon, Critica 'y
Caras y Caretas (Cordero 170). Es significativa, ademas del desplazamiento
sefalado previamente, la recurrencia de la referencia al futuro como un
horizonte que permite deducir la organicidad de la accion racionalmente
determinada, como un rasgo que da cuenta de una cierta especificidad a la
mirada ghiraldiana.

La interpretacion de la propia accidn como subsidiaria de una determinada
tradicion libertaria le asigna un sentido, define la trayectoria de su proyeccion,
pero cuyo reconocimiento es realizado a partir del conocimiento de las
condiciones objetivas que la hacen posible. De modo que hay aqui una cierta
tension entre el momento subjetivo de la asignacion de un sentido para la
propia accién, en la medida en que la liga a un determinado discurso sobre
la historia, y el momento objetivo configurado por el reconocimiento de

113



Revista Pucara, N.° 24 (107-116), 2012

las condiciones coyunturales de aquella, y que en la obra de Ghiraldo es
resuelta con una fuerte dosis de ambigiiedad.

(Como explicar, entonces, la miseria que aflige a su clase productora? ;Falta
de oro? No. Sus arcas estan llenas y su moneda tipo es la mas valorizada del
continente. ;Falta de competencia? Tampoco. Cuenta Espaiia con técnicos de
primer orden, obreros competentisimos en todas las industrias. ;Entonces?
Sencillamente, falta de fuerza dinamica, falta de iniciativa social, individual
y colectiva; falta de hombres capaces de empresas grandes, verdaderos
industriales de vuelos, conscientes de la obra transformadora encomendada
a sus manos, libres del mercantilismo sucio, torpe, mezquino, rastrero, rapaz
y contraproducente que hoy las denigra.

En realidad, aqui estd el cancer, en el comercio logrero y sin
escrupulos, esquilmador y usurario, que roba al pueblo sus mejores
energias. El espiritu del comerciante espafiol del presente constituye un
caso de morbosismo social digno de ser estudiado por un Shakespeare
moderno (Ghiraldo 129).

Aunque el analisis del escritor acrata sobre la situacion econémica espafiola
debiera expresar cabalmente el desplazamiento del plano de lo simbolico
al plano de lo real, hay algo del orden de lo subjetivo que obstaculiza el
desarrollo de la clase obrera en Espaiia, y que explica el surgimiento de sus
demandas y rebeliones. La “fuerza dindmica” es un atributo tanto social
como individual y parece evocar una cierta voluntad como condicion del
desarrollo de aquello que la historia ofrece en su despliegue, en cuyo caso
los discursos y las practicas que retrasan dicho desarrollo adquieren el
estatus de alienacion. Asi, no extrafia que la introyeccion de la alienacion en
ambos extremos, la del pueblo, al que es enajenada su energia, y revelada en
su “indiferentismo”, pero, sobre todo, la del comerciante, manifestada en la
persistencia de su practica usuraria, sean representadas en clave clinica. La
categoria de “morbosismo social” recoge la impronta del discurso médico
introducida en décadas anteriores pero cuya tonalidad actual introduce
un dato relativamente extrafio como es la decodificacion del componente
patologico por un “Shakespeare moderno”.

El juego de tensiones entre condiciones objetivas y subjetivas, entre lo
social y lo individual, entre dinamismo y retraso, entre resignacion popular

114



Rebelion simbolica, historia y enunciacion en las cronicas de Alberto Ghiraldo

y explotacion mercantil, y entre discurso clinico y discurso literario,
establecidas en torno de la diversidad de registros que Ghiraldo pone de
manifiesto, da cuenta de una trayectoria diagonal en la argumentacion
ghiraldiana que pretende promover la superacion historica de la logica
de la modernizacion capitalista al mismo tiempo, que reclama la funcidén
politica del escritor a partir de la utilizacion de un discurso de impronta
positivista pero modificado al nivel de la enunciacion. Este desplazamiento
expresa tanto la reconfiguracion del papel del escritor en el campo politico
como un cierto rechazo del lenguaje estético-espiritualista desplegado
por ¢l modernismo de matriz dariana® en la direccion, algo borrosa, de la
confluencia de los discursos cientifico y literario, configurando asi un campo
propicio para la interpelacion critica de lo politico.

Esta situacion dolorosa, pintada a grandes rasgos, es la que indujo a
la clase trabajadora a dar la voz de alarma a la sociedad y al Estado con
la huelga general aludida en el comienzo de esta cronica. Voz de alarma,
alerta precursor, quizas, de movimientos formidables a que se apresta el
obrero espaiol consciente de sus derechos y deberes (Ghiraldo 31).

Ghiraldo pone en boca de la propia clase trabajadora la denuncia de la
miseria y la marginaciéon en un movimiento que opera como deliberado
distanciamiento, pero que no impide distinguir una fuerte identificacion con
el rol atribuido a la “voz”, como una apelacion recurrente del modernismo a
la centralidad del discurso y su incidencia sobre el desarrollo historico. Pero
lo que la estética dariana asume de dicha centralidad es su caracter evocador,
es decir, su condicion de representacion de un ideal de indubitable eternidad

2 «Esta vita activa del 90, cuyos vasos comunicantes alimentaban una

motivacion democratica signada por la apetencia de acceder sin mas a la aristocracia
como quien accede a un derecho al alcance de todos, ocultaba en su deslumbrante
ebullicion la angustia, no tan disimulada después en los textos poéticos, ante una
sociedad burguesa filistea, excesivamente materialista y en la cual, como ya habia
vaticinado Rubén Dario en un relato incomodamente irénico como es “El rey
burgués”, el artista no tenia ningin lugar ni misiéon importante que cumplir, salvo
practicar el papel de “bufon de corte” para esa burguesia. Los artistas, y entre ellos
los poetas, reaccionaron oponiendo espiritualidad tanto al talante mercantilista del
burgués como al talante positivista de los cientificos. Un espiritualismo idealista,
de raigambre nietzscheana y shopenhaueriana resultaba el mejor antidoto contra el
pragmatismo inherente a la economia capitalista» (Costa, A., y E. Foffani 51-52).

115



Revista Pucara, N.° 24 (107-116), 2012

pero de temporal oscurecimiento (Franco 38, Battilana 116), Ghiraldo lo
reinscribe como una forma de latencia que opera hacia adelante, hacia el
futuro.

De este modo, ubicar la enunciacion en un sujeto como la clase obrera
funciona como un dispositivo que permite releer la tension entre el plano
de lo material y el de los simbolos desde otra clave, como un modo de
anticipacion que es, por lo mismo, una invocacion. La inversion es evidente,
si para Dario, la amenaza de la dimension humanista de la esfera cultural es
repelida mediante la construccion de lo real “a través de una transposicion
al mundo del arte”, movimiento que posee un componente compensatorio
(Costa, A., y E. Foffani 52), en Ghiraldo lo literario adquiere un sentido a
fuerza de su contacto con otros modos de mediacion de lo real, como son
los discursos de aquellos sujetos sociales que con sus demandas obligan a
cuestionar la direccion de la perspectiva del intelectual; sin por ello renunciar
al papel que asigna al escritor como propiciador de formas de reconocimiento
de la dindmica histérica y, sobre todo, de aquellos momentos de tension en
los que se anuncia la irrupcion dramatica de lo nuevo.

Teniendo esto en cuenta, es que los nicleos obreros se aprestan a la
lucha, celebrando asambleas diarias y parciales en sus locales gremiales
o grandes reuniones generales en la Casa del Pueblo, donde se escucha
la voz de los oradores, concientes todos en que el momento ha llegado al
mdximun de gravedad, no admitiendo sino remedios heroicos (Ghiraldo
132).

La interpelacion politica, mediada por la “voz de los oradores”, es todavia
deudora del lenguaje poético capaz de inducir aquellos “remedios heroicos”.
La heroicidad no se logra con el mero discurrir de los acontecimientos, sino
en funcion de la efectiva conviccion desarrollada por la cognicion de la
legitimidad de las demandas de un sujeto social subalterno. La estrategia
mas comun del modernismo es la profusion de la experiencia de la
subalternidad pero encarnada en el propio poeta. Hay en este movimiento
una subjetivacion del orden practico que remeda el malestar en términos
de una autonomia ganada en el campo de la estética (Williams, R. 51-
56; Biirger 93-99; Jameson, F. 126). Se manifiesta «mas que un conato
de funcion representativa de la realidad, un artificio sustitutivo critico,
finalmente conformista» (Benitez, H., y G. Ciancio 237). La ambigiiedad

116



Rebelion simbolica, historia y enunciacion en las cronicas de Alberto Ghiraldo

de esta forma de disidencia puede comprenderse, aplicando el modelo de
analisis de P. Anderson al modernismo europeo, como resultado de una
coyuntura en la que confluyen procesos inacabados como la recomposicion
de la autoridad de la oligarquia terrateniente en el marco de un discurso
orientado hacia el liberalismo, el incipiente desarrollo del capitalismo
mercantil y la emergencia, todavia en ciernes, de las organizaciones obreras
(Anderson, P. 105).

La evidencia, para los modernistas, que en esta dindmica que articula
sentidos diversos de acumulacion, recomposicion o pérdida de poder, la
orientacién predominante es la modernizacion encarnada por los intereses
de la pequefia burguesia, torna politicamente relevante la tematizacion de
los sentidos aristocraticos u organicos a las demandas obreras del discurso
modernista (Pinkney, T. 34). Ghiraldo comprende que un programa estético
de orden disidente debe ofrecer una representacion de lo real que promueva
la interpelacion politica y cuyo objeto resulta previamente fijado en la
identificacion de las tendencias libertarias de la historia con las précticas
efectivas de las luchas obreras.

Aunque reduce las manifestaciones de la cultura a la identificaciéon con
orientaciones retardatarias o progresistas de un orden que se percibe
racionalmente esperable, el intento de Ghiraldo, constituye una forma
relativa de recuperacion del dinamismo historico como resultado del
despliegue de fuerzas materiales, profundizado o repelido por la esfera de la
cultura, en el marco de cuya mediacion se comprende el rol del intelectual;
en contraposicién a la actitud de buena parte de los modernistas, que, sobre
el fondo de la especificidad de la renovacion del lenguaje poético, renuncia a
operar sobre el campo politico y ofrece una simbologia de la rebelion, luego
cooptada por la propia tradicion cultural que niega.’?

* R. Williams sefiala correctamente como la industria cultural es capaz de integrar las
formas simbolicas de la disidencia en su seno. Asi, «lo que sucedio con bastante rapidez es
que el modernismo perdié muy pronto su postura antiburguesa, y se integré comodamente al
nuevo capitalismo internacional. Su intento de constituir un mercado universal, mas alla de
las fronteras y las clases, resulto espurio. Sus formas se prestaron a la competencia cultural
y la interaccion comercial generadora de obsolescencia, con sus cambios de escuelas, estilos
y modas tan esenciales para el mercado. Las técnicas arduamente adquiridas de desconexion
significativa se reditian, con la ayuda de la insensibilidad especial de los técnicos capacitados
y seguros, como los modos meramente técnicos de la publicidad y el cine comercial. Las
imagenes aisladas y enajenadas de alienacion y pérdida, las discontinuidades narrativas, se
han convertido en la iconografia facilona de los comerciales, y el héroe solitario, amargo,
sardonico y escéptico asume su lugar preparado de antemano como estrella de thriller»
(Williams 55-56).

117



Revista Pucara, N.° 24 (107-116), 2012

Fuentes de consulta:

Anderson, Perry. “Modernity and revolution” en New Left Review, marzo-
abril de 1984.

Battilana, Carlos. “El lugar de Rubén Dario en Buenos Aires. Proyecciones”
en Rubione, Alfredo. La crisis de las formas. Buenos Aires: Emecé,
2006.

Benitez, Heberto y Carlos Ciancio. “La prosa modernista” en Rubione,
Alfredo (dir.), La crisis de las formas. Buenos Aires: Emecé, 2006.

Biirger, Peter. Teoria de la vanguardia. Barcelona: Peninsula, 2000.

Cordero, Héctor. Alberto Ghiraldo. Precursor de nuevos tiempos. Buenos
Aires: Claridad, 1962.

Costa, Analia y Enrique Foffani. “Retornar a Grecia: el Olimpo magisterial de
los poetas” en Rubione, Alfredo, La crisis de las formas. Buenos Aires:
Emece, 2006.

Franco, Jean. La cultura moderna en América Latina, México D. F.: Joaquin
Mortiz, 1971.

Ghiraldo, Alberto. El peregrino curioso. Mi viaje a Esparia. Madrid: Sanz
Calleja, 1917.

. La Argentina (estado social de un pueblo). Madrid: s/e, 1922.

Godio, Julio. Historia del movimiento obrero argentino. Tomo I, Buenos
Aires: Corregidor, 2002.

Jameson, Fredric. Una modernidad singular. Ensayo sobre la ontologia del
presente. Buenos Aires: Gedisa, 2004.

Marinello, Juan. José Marti, escritor americano: Marti y el modernismo.
Meéxico D. F.: Grijalbo, 1958.

Montaldo, Graciela. La sensibilidad amenazada. Fin de siglo y modernismo.
Rosario: Beatriz Viterbo, 1994.

Pinkney, Tony. “Modernismo y teoria cultural” en Williams, Raymond, La
politica del modernismo. Contra los nuevos conformistas. Buenos
Aires: Manantial, 1997.

Rotker, Susana. La invencion de la cronica. Buenos Aires: Letra Buena,
1992.

Schulman, Ivan. Marti, Dario y el modernismo. Madrid: Gredos, 1969.

Williams, Raymond. La politica del modernismo. Buenos Aires: Manantial,
1997.

Yurkievich, Saul. La movediza modernidad. Madrid: Taurus, 1996.

118



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

Revolucion y transformacion de la cultura politica en
la época de la Independencia en los territorios de Peru
y Nueva Granada 1809-1812

Revolution and transformation of the politic culture in the times of the
Independence in the territories of Peru and Nueva Granada 1809-1812

Ana Luz Borrero Vega
Universidad de Cuenca, Ecuador
e-mail: ana.borrero@ucuenca.edu.ec

Resumen

Esta ponencia tiene por objeto analizar los idearios politicos y la
transformacion de la cultura politica durante el periodo independentista y sus
variaciones locales en los territorios de Lima y Santa Fe. Se tratara también
sobre la configuracion de una vision andina criolla, asi como la importancia
de la representacion politica, de las primeras constituciones y los impactos
de las Cortes de Cadiz en los territorios de estudio, asi como los primeros
intentos de puesta en practica de un nuevo “ideario” liberal-mondarquico.
Entre las categorias de andlisis que se tendran en cuenta en esta corta
investigacion estdn las siguientes: soberania del pueblo, representacion,
ciudadania, patria, liberalismo y reptblica. Se hace énfasis también en los
procesos locales de cada una de las regiones de los virreinatos con ejemplos
de Quito y Cuenca a través de trabajo con fuentes primarias. Ademas se
analizan los procesos de incorporacion de los indigenas en los procesos de
representacion, elecciones y ciudadania a partir de la puesta en practica en
el territorio de los lineamientos de Cadiz.

Palabras Clave: revolucion politica, revolucion hispanoamericana,
representacion, ciudadania, independencia, soberania.

Abstract

The purpose of this paper is to analyze the political ideology and the
transformation of the political culture during the period of the independence
and its local variations in the territories of Lima and Santa Fe. We will also
discuss the conformation of a creole Andean vision and the importance of
the political representation of the first constitutions and the impacts of the

Recibido: 13-08-2011. Aceptado: 21-11-11 119



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

Courts of Cadiz in the studied territories, as well as the first attempts to
make effective the new liberal monarchic “ideology”. Among the categories
of analysis that we will take into account in this short research paper are
people’s sovereignty, representation, citizenship, homeland, liberalism
and republicanism. We also emphasize the local processes of each of the
viceroyalties, with examples from Quito and Cuenca by the use of primary
sources. Additionally, we analyze the indigenous incorporation process of
representation, elections and citizenship with the starting point constituting
the application of the guidelines of Cadiz in the territory.

Keywords: political revolution, Spanish American revolution,
representation, citizenship, independence, sovereignty.

xkk

Introduccion

Esta ponencia pretende hacer un seguimiento de los cambios y
transformaciones en el lenguaje politico, en el imaginario y en la accion
durante el periodo entre 1809 a 1812, en los territorios de la Nueva Granada,
Audiencia de Quito y el Virreinato de Lima. Se propone una revision de la
historia politicadentro de la coyuntura de las conmemoraciones bicentenarias.
En esta ponencia se analizan los contextos generales y se evitan las visiones
nacionalistas y fragmentadas, asi como caer en anacronismos, se distingue
también entre los conceptos vividos y auto-percibidos por los agentes del
pasado.

Los fendmenos sociales que vamos a estudiar tienen una temporalidad,
distintos marcos referenciales, y presenta variantes regionales se presentan
continuidades y discontinuidades. Las preguntas preliminares que guian
esta investigacion son entre otras las siguientes: ;qué transformaciones se
produjeron en la cultura politica durante la época independencia?, ;como se
refleja en las reacciones y acciones de los distintos actores, élites, militares,
clero, pueblo e indigenas?, ;como se transformd el lenguaje y el poder?,
[existia un proyecto politico independentista?

120



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

Las sociedades neogranadinas, quitefias y peruanas van a vivir en esa corta
coyuntura cambios politicos importantes, que por razones de organizacion,
pueden ser estudiados en tres etapas, aunque el proceso es mucho mas
complejo: la crisis dinastica espafola, que se traduce en la proclama
de la soberania del pueblo, que da paso a la formacidén de Juntas locales
(Fernandez Sebastian 275), iniciado con las Juntas de Charcas y La Paz,
y la importante y crucial Junta Superior de gobierno de Quito del 10 de
Agosto de 1809; para pasar a un tercer momento, el de las representaciones
y las Cortes de Cadiz, que marca un cambio conceptual y legal, asi como
la aplicacion de principios liberales, particularmente en aquellos territorios
como el de Quito y Perti donde se aplica la Constituciéon Gaditana de 1812.
En este contexto, surgen las posiciones y acciones de grupos populares ¢
indigenas, que brevemente se analizaran en este trabajo.

El transito de lo antiguo y lo moderno, revolucion y lenguaje

El corto periodo de transito entre la Ilustracion y la revolucion, se ha
definido como una época en si misma, a caballo entre dos momentos como
diria Koselleck (2010). Es en este momento en que se entrecruzan practicas
propias del antiguo régimen con propuestas de la modernidad, donde se
introdujeron los “ingredientes” imprescindibles para el cambio, desde el
individualismo, hasta la sociedad comercial y una nueva moral basada en el
capital. El ejercicio politico cambia, la cultura politica de los territorios se
traducen en nuevas formas de manejo del poder, del lenguaje, del ejercicio
de la politica, con todas las complejidades que esto conlleva, se destrona a
un rey y a un imaginario, para apostar por una propuesta republicana, con
todas las variantes en juego, federalismo, centralismo y presidencialismo.

En esta época tanto los términos, las palabras, como las representaciones
cambian, las nociones que mutan son entre otras: “nacion”, “ciudadano”,
“representacion”, “soberania”, “libertad”, “igualdad” y “republica” (Pérez
Mejia 2010). Los lenguajes se modifican, Nietzsche sefialaba que un lenguaje
particular acompafa a cada actividad humana, cambiaron las percepciones

y la actividad de sentido.
Existe una fuerte controversia sobre las interpretaciones histéricas de

la transformacion politica de este periodo tanto en Colombia, como en
Ecuador y Pert. Un cambio politico tan rapido como el que se produjo entre

121



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

1808 y 1812, se dio gracias a una contingencia historica que llevo a que
ocurra un “suceso inédito e inesperado”, la caida de la monarquia hispanica
a raiz de la invasion napoleodnica, que condujo a repensar el problema y los
conceptos de nacion, soberania, y representacion en la América Hispanica.
Cuando se reunieron en Cadiz las Cortes extraordinarias en 1810, en esta
corta coyuntura el grupo “revolucionario”, que luego se le conocerd como
“liberal” defenderd y sostendra referencias mentales, totalmente modernas,
aunque esta afirmacion puede ser contrastada con lo que sefiala Harvey en
su obra (2006) quien asevera que uno de los mitos de la Modernidad, es
considerar que ésta constituye una ruptura radical con el pasado, «como si
el mundo fuera una tdbula rasa sobre el cual se puede inscribir lo nuevo sin
hacer referencia al pasado» (5).

Los actores dentro del proceso de revolucidn hispanica, fueron tanto
peninsulares como hispanoamericanos, ¢€lites y pueblo (plebe), clero,
milicia, indigenas y castas de las de ciudades y zonas rurales. Primo,
entonces, la accioén colectiva de un conjunto social, dirigido por élites
urbanas, que actuaron a favor del Rey o de la autonomia, para luego transitar
por el camino de la revolucion. De una busqueda inicial de autonomia,
pasaron a la busqueda de la independencia, cuyas luchas y guerras, también
guerra de guerrillas, han sido consideradas por varios historiadores (Tomas
Pérez Vejo) como verdaderas guerras civiles, que concluyeron con las
capitulaciones espafiolas y con la formacion de nuevos estados tanto en
América como la propia Espaiia', bajo el ideal de la republica.

Las nuevas condiciones del mundo hispanico, se produjeron en una época
de grandes transformaciones en Occidente, es decir en ambas orillas del
Atlantico, enlosocial, enloecondmicoyenlopolitico. Esferas profundamente
interrelacionadas entre si, a este proceso hay que afiadir la amplia expansion
demografica, el surgimiento de la burguesia, la reestructuraciéon de las

'Dentro de una linea conceptual muy parecida a la de Guerra, Jaime E.
Rodriguez O., plantea que las independencias de los pueblos de esta region, no fueron
parte de un movimiento especificamente anticolonialista, sino que formaron parte de
una revolucion politica del mundo hispanico. La caida de la monarquia espafiola es
la que desatara los procesos de cambio. Ver Jaime E. Rodriguez O., La Revolucion
Politica durante la época de la Independencia, El Reino de Quito 1808-1822. Quito:
Universidad Andina Simén Bolivar, Corporacion Editora Nacional, 2006.

122



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

monarquias ibéricas e inglesas y francesas, asi como el surgimiento de la
Gran Bretafia como potencia comercial e industrial. En lo politico, lo mas
novedoso sera el triunfo de un sistema moderno de pensamiento producto
de la Ilustracion, la ampliacion del gobierno representativo en el Reino
Unido, la independencia de los Estados Unidos, la Revolucion Francesa, el
neo-imperialismo francés y las guerras europeas. Este es el contexto de la
revolucion politica del mundo hispanico que determinara el enraizamiento
del ideario liberal “revolucionario” de la época por parte de ciertas élites y
parte del pueblo, aqui se produjo el enfrentamiento de realistas o fidelistas
contra los patriotas, sediciosos, insurgentes y rebeldes.

La “revolucion politica” de aquella época segiin Lopez-Alvez (2003), debe
ser entendida como un cambio politico e institucional, con nuevas formas
e instituciones de gobierno y de organizacion politica. Esta “revolucion”,
segun este autor, no implicé un inmediato y radical cambio en las estructuras
de las relaciones sociales y de clase o grupo y los modos de produccion.
Aunque posteriormente con la independencia se vio trastocar el orden
espacial, territorial y el orden politico, basado en privilegios de antiguo
régimen. Las sociedades andinas a partir de la ruptura del orden colonial,
transitaron desde la sociedad tradicional (del antiguo régimen) hacia una
sociedad moderna (republica liberal), aunque en ciertos cortos periodos
conviviran los dos ordenes, es decir se produce un gobierno mixto, con la
presencia de gobiernos intermedios, que prestan caracteristicas tanto del
antiguo como del nuevo régimen, estos gobiernos intermedios fueron sobre
todo los municipios o ayuntamientos constitucionales.

.Independencia o Revolucion? La Crisis de la monarquia y el cambio
de la soberania real a la soberania del pueblo

Alo largo de los dos ultimos siglos, se ha utilizado el término independencia
como sindbnimo de revolucion, cuando en realidad no es asi. La independencia
como nocién afirma Van Young (2006), se irgui6 como el epitome del
colapso del imperio transatlantico espafiol, el proyecto colonial mas grande
de la historia mundial. La voz “revolucion” se utilizé en la América Hispana,
para definir al movimiento independentista quitefio, que se inicid en 1809.
Aunque durante este periodo, se utilizaron también términos y nociones
» »

como las de “insurreccion”, “insurgencia”, “sublevacion”, o “renovacion”,
que se creian mas adecuadas que la de “revolucion”, sobre todo por la

123



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

connotacion que tenia en ese momento la Revoluciéon Francesa. Para
Rodriguez, la «revolucion, se produce en ambos lados del Atlantico, con el
colapso de la Monarquia espafiola, producto de la invasion napolednica de
1808» (39).

Tanto en la Nueva Granada, como en Quito y el Virreinato del Peru, durante
la mitad del siglo XVIII, circularon nociones y conceptos propios del
paradigma ilustrado, se modificaron los curriculos de las universidades,
la prensa gand terreno en la difusion de nuevas ideas, se crearon los
Consulados de Comercio, las Sociedades de Amigos del Pais, se organizaron
tertulias literarias, surgio el llamado “espacio publico de opinion”, se recibia
abundante correspondencia europea, se produjo una importante circulacion
de textos, se leia a Feijoo y Jovellanos, a Locke, Montesquieu, a Voltaire y
Rousseau. La transformacion politica y los impactos de la Independencia
de Norteamérica y la Revolucion Francesa, y la revolucidn e independencia
haitiana, también permearon e impactaron hacia estos territorios coloniales.>

En Bogota, Quito y en otros espacios, se formaron las llamadas
“comunidades de interpretacion” (Silva 2010), los ilustrados proponian
nuevas formas politicas, que fueron consideradas sediciosas, éstas fueron
acalladas, perseguidas y discriminadas por la monarquia, como ejemplo
estan los procesos y juicios en contra de Espejo en Quito, de Antonio Narifio
y Caldas en la Nueva Granada. La causa contra Narifo fue la publicacion de
la traduccion de Los Derechos del Hombre y del Ciudadano, luego vendran
los pasquines sediciosos en varias ciudades, de la region, que incluyen a
los de Cuenca de 1795, contra el “mal gobierno”. No se puede olvidar la
influencia del suarismo doctrina muy conocida en la capital del Nuevo
Reino de Granada y otros territorios andinos. Esta se difundi6 en el Colegio
Mayor de San Bartolomé en Santa Fe y sostiene que la comunidad politica
es la que confiere el poder al soberano y lo delega al rey (Martinez Garnica
2007).

2 Se ha repetido con demasiada frecuencia, que los procesos independentistas
en el mundo hispanoamericano, son un legado de la ilustracion, de la Revolucion
Francesa y de la Independencia de los Estados Unidos. Esta vision por un lado, no
recuerda la Revolucion Haitiana, y por otro lado, silencia de manera incomprensible,
la propia cultura politica hispanoamericana.

124



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

Para esa época, en las regiones estudiadas y en otras de la América Hispana,
tal es el caso de la Nueva Espafia, existia una ¢lite ilustrada que estaba a
la par de sus contrapartes en Espafia. Asi lo afirman Keeding (2005) para el
caso de Quito, y Rodriguez para el de México, este ultimo afirma que las
¢lites americanas:

...eran individuos modernos, ilustrados [...] versados en
el pensamiento politico contemporaneo, que hacia hincapié¢ en
la libertad, la igualdad, los derechos civiles, el imperio de la ley,
el gobierno representativo constitucional y la economia de libre
mercado (51).

La invasion francesa a Espafia y la caida de la monarquia en 1808 permitieron
alos criollos y a los liberales instrumentar sus designios, un papel importante,
aunque no el unico, es el de las milicias americanas y la bisqueda de la
institucionalizacion de un ejército formado cada vez por un mayor nimero
de americanos. Esto hizo posible una lucha insurgente contra las fuerzas
realistas muchos de los oficiales de las milicias americanas, encabezarian
las unidades insurgentes en las luchas libertarias.

La nocion de soberania, forma parte de la revolucion o cambio de la cultura
politica de la época de estudio, dentro de la tradicion legal hispanica, se
reconocia la soberania de los representantes del pueblo, es decir, las
ciudades, los tribunales y las corporaciones, ante la ausencia del monarca
(Rodriguez 49). De acuerdo a Maria Teresa Calderon y Clément Thibaud,
«El dificil paso de la soberania real —en un orden de majestad—a la soberania
republicana» (25) en los territorios de la Nueva Granada, no supuso una
brutal ruptura desde la perspectiva de los actores. La nocion de soberania
del pueblo, durante esos afios de transito. Segin Calderén y Thibaud, el
concepto de soberania «no naci6 armado y su comprension por parte de
sus contemporaneos implicd un entrecruzamiento de rasgos de la majestad
real [...] la soberania de la nacion reasumio6 asi, sin saberlo y sin quererlo,
legados del pasado de manera absolutamente inédita» (25-26).

Cuando se instalo6 la Junta Suprema y Central de Gobierno en Aranjuez, los
pobladores de las distintas regiones y ciudades de los Virreinatos de Lima

125



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

y de Santa Fe, se enteraron de estos sucesos a través de una comunicacion.
En esta fecha en Cuenca, se pide a sus habitantes que juren publicamente
a favor de esa Junta, y el Obispo Quintian Ponte y Andrade. Sera por su
autoridad quién reciba el solemne Juramento en la plaza principal, entonces
¢éste alegd que como era conocido en esa época, es en el pueblo donde recae
la soberania (Actas del Cabildo de Cuenca 406-408).

La Revolucion de Quito, 10 de Agosto de 1809

La Revolucién de Quito no pretendia de antemano la constitucion de
una nueva “nacidn” independiente que rompia totalmente con el vinculo
colonial, por tanto, no se debe desnaturalizar su significado. A la revolucion
quitefia del 10 de Agosto, se le ha dado el reconocimiento del “primer
grito de independencia”, tanto a nivel nacional como continental. Este fue
el primer intento hispanoamericano de creacion de un gobierno autdbnomo
con la division de los poderes y en representacion del Rey, desconociendo
totalmente a las autoridades espafiolas, representadas en el Presidente de
la Audiencia, Ruiz de Castilla. En la convulsa época politica de 1809, en
plena crisis de la monarquia espafola, y ante la ausencia del Rey, ;a quién
correspondia asumir el poder en el mundo hispanico? La respuesta es al
pueblo, esa es la intencidon del pueblo de Quito, comprendiendo que para
esa época y para evitar anacronismos, el formado ya en Espafia.

La accién revolucionaria de Quito del 10 de agosto fue el paso necesario
para la independencia del resto del territorio de la Audiencia, (que no se
daria sino en mayo de 1822), debido a la feroz reaccion del Virrey Abascal,
a la represion de Santa Fe, y a la oposicion de las principales ciudades de
la Audiencia de Quito de esa época sede de importantes gobernaciones, con
fuerte identidad propia: Cuenca, Guayaquil y Popayan. La independencia no
se lograria es cierto sin el compromiso de milicianos y lideres militares que
asumieron las armas y la estrategia militar para completar lo que un grupo
de civiles “patriotas insurgentes de la época” iniciaron.

126



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

Las Cortes de Cadiz y la transformacion politica en Nueva Granada y
Lima

En consonancia con las ideas politicas vigentes, como el primer acto de
las Cortes reunidas en Cadiz el 24 de septiembre de 1810, se produce «la
proclamacion de la soberania de la nacion» (Annino y Guerra 132). Aunque
en la practica, la “soberania” fue asumida por funcionarios militares y civiles,
asi como por los cabildos de las ciudades. El principio de soberania popular
fue reivindicado para los pueblos —mds que para los individuos—, eso llevo
a que en el caso de las ciudades y villas de Nueva Granada, cada una de
ellas disputen su libertad frente a la metrdpoli, a la capital virreinal y a las
capitales provinciales, sucesos que condujeron las luchas entre federalistas
y centralistas.

Esta premisa —de la soberania de la nacion— estara presente en todas las
constituciones independientes americanas, por ejemplo en la de Popayan,
en la de Cuenca, en la de Guayaquil. La nacion tal como la conocemos
actualmente va a construirse a lo largo del siglo XIX, es el producto de
una creacion historica moderna, lo que le dio fuerza y continuidad fue la
esfumacion en el imaginario colectivo de su caracter de “invencion en el
tiempo”, y su sustitucion por una imagen de la nacidon propia como algo
inmanente, ademads de singular, y receptora de todas las lealtades.

Los Estados modernos, y las nuevas naciones, forman parte del legado que
dejaron las generaciones de la independencia, las modernas republicas,
donde los ideales del republicanismo liberal y de la ciudadania universal
comenzaron a cimentarse. Lanocion de “nacion”, en el caso de los territorios
coloniales hispanoamericanos, parece estar mas vinculada que en la francesa
a la idea de territorio, o de poblacién asociada a un territorio, pero poco a
poco este concepto fue mutando, conjuntamente con el imaginario politico.?

Los diputados americanos dirigidos por Mejia Lequerica, representante
de Quito consiguieron que las cortes decretaran la igualdad de derechos
entre los diputados del Nuevo Mundo y de la Peninsula. Los americanos
demandaban derechos plenos en materia de politica, economia, incluido el

3 Las Cortes de Cadiz pueden compararse a una asamblea nacional moderna,
que representaba al mundo hispénico entero, cuando iniciaron las sesiones de las
Cortes, 67 de los 220 diputados representaron a América.

127



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

control de la economia local, libre comercio y acceso a los cargos publicos
para los criollos. En las cortes se otorgd igualdad de representacion entre la
peninsula y ultramar, tanto a los espafioles como a indios y mestizos.*

Es importante traer a la memoria la defensa de los indigenas tributarios, que
hiciera el Diputado por Guayaquil a las Cortes, Jos¢ Joaquin de Olmedo, asi
como también la postura del diputado suplente por Perti, Ramon Feliu, quién
formuld la idea de no excluir a los individuos de ascendencia africana, aunque
ese tema quedo para tratarse en un momento mas propicio (Rodriguez 307).

Las Cortes aprobaron el establecimiento de gobiernos territoriales que
duraron el tiempo que estuvo en vigencia la Constitucion, pero que fueron
fundamentales en la organizacidn de la division politico-administrativa de los
territorios hispanoamericanos, la creacion de Diputaciones provinciales, con
representacion en todos los territorios, que involucraba a Nueva Granada,
Quito y Peru. La segunda institucion de gobierno local, creada por las Cortes,
fue el ayuntamiento constitucional, que sustituyo a las élites que heredaban
los cargos, por funcionarios electos, que representaban la voluntad popular,
esta institucion permitié ampliar de manera radical la participacion politica
y la representacion del pueblo.

La nueva estructura legal nacida en las Cortes de Cadiz, permitieron la
formacion de ayuntamientos constitucionales, en los territorios de Quito
y Pert, en poblados de mas de mil habitantes que carecian de cabildos,
la aparicion de nuevas identidades territoriales y también el acceso a los
derechos politicos propios de la “nueva ciudadania” a pobladores indigenas,
mestizos e incluso a castas, y que eligieran a sus propias autoridades, si
bien el voto en las distintas poblaciones rurales no fue considerado como
un derecho individual, sino como un derecho colectivo que obedecia a las
jerarquias existentes, propias de las formas de expresion local.

El ejercicio de la ciudadania y el derecho al voto, el sufragio (indirecto
inicialmente), forman parte de la cultura politica moderna, aunque en
esas primeras épocas todavia se conservara la politica de los cuerpos y

* La Comision Ultramarina que estaba formada entre otros por Lequerica, Inca
Yupanqui, Palacios, Llanos entre otros, quiénes manifestaron, que era necesario
hablar de la igualdad de derechos entre América y los espafioles europeos.

128



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

estamentos, propios del antiguo régimen°. En el Expediente de elecciones
de Ayuntamiento Constitucional en Quito, el Presidente de la Audiencia
Toribio Montes senalara:

Tienen voto en la eleccion todo ciudadano espaiol que lo son
inclusos (sic) los Indios, los vecinos de la Parroquia, excluidos los
Esclavos los Sirvientes Domésticos y los Extranjeros, 4 menos que
presenten Carta de Ciudadanos— Tienen igual voto los Eclesiésticos
del Clero secular—, antes de proceder a la eleccion 4 pluralidad de
votos se nombrard un [...] que testifique la eleccion (18).

Para los pueblos pequefios y para los poblados indigenas, esta fue una
oportunidad muy importante, pero no a todos convencia la representacion
y la existencia de nuevas autoridades de origen popular, tal es el caso del
primer Alcalde constitucional de Cuenca, Diego Fernandez de Cordova, que
si bien, pide la posibilidad de participacion de las mujeres cuencanas a las
elecciones para alcalde, se molesta con la actuacion del Teniente Asesor del
Gobierno Lcdo. Juan Lopez Tormaleo, quién formd ayuntamientos en sitios
que para el cabildo y el alcalde cuencano no eran mas que haciendas, hatos
de ganado y pequefios poblados, que sumaron mas de 49 ayuntamientos en
una gobernacion, que no tenia ni una docena de pueblos grandes.

La Constitucion gaditana, como se conoce, amplié el control administrativo
de los cabildos constitucionales, en dmbitos que antes no lo poseian, uno
de los casos de estudio de esta practica es el de Lima, estudiado por Victor
Peralta (2001). Los cabildos también comenzaron a preocuparse de la gestion
de las escuelas de las primeras letras, la inspeccion de los hospitales, casa
de expositos, y demas establecimientos de beneficencia, ademés tomaron a
su cargo las corridas de toros, peleas de gallos, corral de comedias, control
policial de los barrios, entre otras formas de control y de administracion.

No solamente el tema de la representacion era importante, uno de los
elementos cruciales de discusion y para poner en marcha la nueva propuesta

> Expediente seguido sobre la formacion del Ayuntamiento de Quito,
nombramiento de Electores y consecuentes diligencias para las Diputaciones
Provinciales. Archivo Nacional de Historia ANH/Quito, Serie Gobierno, Caja N.°
68. Expediente 18, afo 1813.

129



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

politica que nace en esa €poca es la de la ciudadania, los vecinos, dentro de
la concepcion del antiguo régimen, se convierten ahora en ciudadanos.

Pueblo, campesinos e indigenas en la Independencia:

La historia contemporanea ha rescatado la agencia de los campesinos, del
pueblo y de los indigenas durante la época de la independencia, los estudios
“subalternistas”, han permitido rescatar estas actuaciones®, permiten concebir
al subalterno como un agente en la construccion de su propia identidad, ya

que puede participar bajo determinadas condiciones dentro de un campo de
relaciones de poder. Los discursos subalternos, presentan una resistencia a
la cultura letrada de las ¢lites locales, que no reconocen la contribucion de
los subalternos a la creacion de su propia historia.

Durante el periodo de la independencia, encontramos acciones sociales
colectivas de grupos que podriamos denominar como subalternos, en este
caso los grupos se oponian a un régimen injusto y buscan la soberania del
pueblo’. La Constitucion de Cadiz fue un nuevo marco legal, que permitié
la participacion del pueblo en la politica, a través de elecciones y nuevas
formas de representacion colectivas, a pesar de que se tilda a esta Carta
de excluyente, se puede demostrar, que en regiones densamente pobladas
como en la regién andina, los indigenas y grupos “excluidos”, como lo
sefiala Marta Irurozqui (2005), pudieron acceder a nuevos derechos
constitucionales y a la ciudadania, que se adaptaron a las necesidades
de los pueblos. Sobre este tema para el caso de la region, han estudiado
Rodriguez, Morelli y Palomeque, en zonas como Cuenca, Loja y Piura. Uno
de los principales gestores de la participacion indigena y la formacion de

¢ Losestudios subalternos son postmarxistas, postgramscianosyfundamentalmente
postcoloniales. El término subalterno proviene de Gramsci quién habla de clases
“subalternas’, pero se convierte en una categoria resignificada en los en dichos
estudios, donde las relaciones de clase estan subsumidas en relaciones de dominacion
y subordinacién entre miembros de la élite y de las clases subalternas. El subalterno
tiene un margen de agencia limitado, fuertemente dependiente del discurso y de las
practicas de dominacion.

7 Lanocidn pueblo en el siglo XIX, no es la misma de hoy, el pueblo de la época
sin6bnimo al vecino, al ciudadano, a esa ciudadania de antiguo régimen.

130



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

ayuntamientos constitucionales rurales fue como se sefal6 anteriormente el
Teniente de Letras Lopez Tormaleo.®

En la historiografia andina y ecuatoriana, miramos interés por encontrar
la agencia de las masas populares urbanas, en el campesinado y en la
poblacién indigena durante la independencia, como estudiara Guillermo
Bustos recientemente. Muchas veces la historia ha afirmado que existia una
dualidad en la sociedad colonial, que la conciencia popular era diferente de
la de las élites, pero, un estudioso de la independencia mexicana, Michael T.
Ducey, sefiala que «entre 1810y 1821, no se puede hablar de una conciencia
popular divorciada de la de las élites, que los dos, pueblo y élites actuaron
en consenso» (463-493).

Eric van Young, considera que laindependenciassi bienno fue especificamente
mestiza o vindicatoria de las demandas de la gente morena, si permitio
que algunos mexicanos de procedencia étnica y social mezclada (las
castas), lograran abrirse paso, «hasta ocupar posiciones de poder politico
y prosperidad material durante la lucha independentista y en las décadas
subsiguientes, aunque éste no fue el caso de la gran mayoria» (30-31).

Alonso Valencia (1992), Oscar Almario (2004) y Jairo Gutiérrez (2007)
que hacen eco de esta aseveracion, cuando al hablar sobre los actores de
la insurreccidn en el ambito andino, sostienen que estos procesos no fueron
solamente protagonizados por la nobleza y las élites criollas, sino también
por sectores medios y masas populares. En la misma linea para el caso de la
Audiencia de Quito y sus regiones y pueblos, estan los trabajos de Rosario
Coronel, Maria Eugenia Chavez, Valeria Coronel (2004) y Pablo Ospina
(2009).

8 Este proceso esta muy bien desarrollado en las obras de Rodriguez y de Morelli
sobre el Reino de Quito. En Cuenca, Lopez Tormaleo, busco la opcion de convertir
en ayuntamientos a la mayoria de los caserios, anejos y pequeias parroquias de
su territorio. Los indigenas de Cuenca y Loja apoyaron a las autoridades realistas
y defendieron su posicién con argumentos provenientes de los nuevos derechos
consignados en la constitucion.

131



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

La accion no se quedara unicamente en las ciudades, no sera un movimiento
que involucra solamente a los criollos urbanos, asi lo sostienen Virginia
Guedea (1994) y Ducey, para ejemplificar acciones rebeldes en la Nueva
Espafia entre 1808 y 1809. Sin embargo, la ideologia liberal, unificara a
todos por el bien colectivo, dira Florencia Mallon’, y no todos se beneficiaran
igual; puesto que con la formacién de las nuevas republicas, emergera un
patriarcado “democratico”, hegemonico, que dominard nuevamente a los
grupos populares, campesinos ¢ indigenas.

Recientemente puso a discusioén un ensayo que demuestra que en la region
andina se ha privilegiado el protagonismo dos grandes proyectos en lucha, el
realista/restauracionista y el independentista/republicano, con la consecuente
transformacion geopolitica de los territorios. Esta vision sostiene Almario
(2004), ha impedido observar la presencia de proyectos “menores”, como
los provinciales (regionalistas para la historia oficial) o como los de los
sectores subalternos, indios, mestizos y blancos pobres.

Con la aplicacion de Cadiz, la poblacion indigena obtuvo el derecho al
sufragio en 1812, ejemplos de esto tenemos en territorios bajo el dominio
espanol, en Quito y en el Pera. A pesar de que la construccion de una nueva
“ciudadania” por parte de los indigenas durd solamente el corto periodo
que en que se aplico la constitucion gaditana. Resulta extrafio decirlo, pero
existen algunos historiadores que niegan la capacidad de comprension de
los indigenas sobre las transformaciones politicas de las Cortes de Cadiz
y la Monarquia Constitucional de la Nacidn espaiiola, entre los que estan
Demélas-Bohy y Piel. La historia ha dado fe sobre la participacion de los
indigenas en los procesos politicos de la independencia, y no solamente en
la guerra como obedientes soldados de uno de los dos bandos (realistas o
insurgentes), como ha sido tratado entre otros por Gutiérrez y Almario,
para la Nueva Granada, Rodriguez O., Morelli (2005) y Palomeque (2005),
para el Ecuador, Peralta (2007) y Bonilla (2007) para el Peru.

? Ver Florencia Mallon, Campesinos y nacién..., 2003.
!0 Estas acciones han sido estudiados por los historiadores Rodriguez, Morelli
y Palomeque.

132



Revolucion y transformacion de la cultura politica en la época de la Independencia...

Silvia Palomeque, hace especial referencia al caso de los indigenas en la
region de Cuenca, que estudia los cambios constitucionales que conceden
nuevos derechos a los indigenas “forasteros”, transforman o eliminan
los derechos tradicionales de las antiguas élites indigenas, lo cual creara
conflictos de intereses. El caso de los indigenas de la provincia realista de
Pasto muestra una interesante vision de la politica gubernamental espafiola,
donde dentro del proyecto politico realista, reformista o tradicionalista se
integrd mejor a los indigenas y artesanos, que lo que haria en la practica la
republica liberal bolivariana.

Conclusiones

La independencia y la aparicion de un sistema liberal republicano desataron
una profunda transformacion en lo social y en lo politico, que determinaron
nuevas formas en las relaciones sociales, y dio paso a la aparicion de nuevas
identidades territoriales. En este trabajo se ha contrastado las viejas ideas de
que las gestas libertarias fueron llevadas a cabo unicamente por los criollos,
que existia un proyecto deliberado de autonomia, previo a la constitucion
de las nuevas naciones, a lo largo del texto se ha demostrado que hubieron
diferentes proyectos, diferentes actores, que existieron no tan solo los grandes
proyectos, sino también los proyectos locales, los proyectos indigenas, y de
los grupos marginales o excluidos, incluidos los esclavizados, que lucharon
bajo la idea de una liberacion al finalizar la guerra.

Uno de los importantes cambios en la cultura politica de la época fue la de la
inclusion en el nuevo sistema de gobierno y de representacion a los indigenas
delosterritorios de lamonarquia hispanica. A pesar de que las configuraciones
politicas eran comunes en América y en Espaiia, las diferentes realidades
dieron lugar a la aparicion o formulacion de proyectos distintos, la cultura
politica compartida se modificd, aparecieron los conflictos regionales, se
fortalecen los municipios (ayuntamientos constitucionales) y se rompe con
la dicotomia de la reptblica de indios y republica de blancos, de los cabildos
de indios y los cabildos urbanos de blancos.

Los americanos criollos autodefinidos como ‘“espafoles americanos”

anhelaban ser reconocidos como tales, es alli que dejan fuera a los otros
—el proyecto criollo—, el del “pueblo” (de los vecinos-ciudadanos) deja al

133



Revista Pucara, N.° 24 (117-132), 2012

lado al otro: el de los indios, negros y castas, otros “sujetos colectivos en
accion”. La independencia se luchd con negros, pardos, esclavizados y
libres, indigenas y las mujeres que acompaiiaron a los milicianos y soldados
a la guerra, las llamadas “guarichas”, hay que recordar que los soldados
de Bolivar procedian de una mezcla de etnias, muchas veces indefinibles,
y que mucha de esta gente no consigui6 de la Republica y de sus lideres
el reconocimiento necesario, sino que se los siguid explotando, sin los
derechos que antes de los procesos de cambio tenian, como es el caso de
los indigenas.

Fuentes de consulta:

Jaime E. Rodriguez O., La Revolucion Politica durante la época de la
Independencia, El Reino de Quito 1808-1822, Quito: Universidad
Andina Sim6n Bolivar, Corporacion Editora Nacional, Biblioteca de
Historia N.° 20, 2006.

Archivo Nacional de Historia ANH/Quito, Serie Gobierno, Caja N.° 68.
Expediente 18, afio 1813.

134



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

Aproximacion a las politicas de planificacion y
desarrollo en Ecuador y sus fundamentos sociales desde
Azuay (1930-1960).

Approach to the planning and development policies in Ecuador and their
social basis in Azuay (1930-1960)

Juan Fernando Regalado
Catedra Abierta, Universidad de Cuenca
e-mail: juanfregalado@gmail.com

Resumen

La politica de planificacion y desarrollo es ocasion para comprender
las conexiones que se establecen entre procesos mas especificos de
permanencias y cambios sociales, frente a condiciones histéricas de un orden
mas profundo. Ciertos marcos institucionales, como el de la Planificacion en
la primera mitad del siglo XX, incluyeron dimensiones profundas de indole
social y cultural que requieren ser aclaradas. Un acercamiento a los planes
de Desarrollo posibilita comprender qué tipo de concreciones tuvo lo estatal;
y, de qué modos el ambito estatal fue producido a partir de las interrelaciones
suscitadas en espacios especificos del pais.

Palabras Clave: planificacion, desarrollo, identidad social.

Abstract

Planning and development policies are the means to understand the
connections that are established among more specific processes of
continuance and social changes, faced to deeper historical conditions.
Some institutional frameworks, such as the Planning in the first half of
the XX century, included deep social and cultural dimensions that require
clarification. ~An approach to the developmental planning allows an
understanding of the kind of realizations that the state reached, and the ways
that the state sphere was produced from the interrelations of specific spaces
in the country.

Key words: planning, development, social identity.

Recibido: 18-08-2011. Aceptado: 01-12-11 135



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

kekok

Este ensayo estd dirigido a abordar un momento histérico decisivo en los
procesos contemporaneos de Ecuador (las décadas de enlace al interior del
siglo XX), y suscitar ejes de reflexion sobre uno de los principales marcos
de accion y ambitos institucionales del pais (los programas de desarrollo y
planificacion). Tiene su origen en una investigacion que se halla en curso y
que esta dirigida, en primer lugar, a comprender las condiciones sociales en
las cuales se han inscrito los programas de desarrollo implementados en la
zona del austro ecuatoriano; y, en segundo lugar, a explicar el proceso de
conformacion de una estructura de identificacion colectiva en la sierra sur.

El objeto de esta reflexion guarda relacion con un interés personal y
profesional por contribuir en una transformacion de las condiciones sociales
que han sustentado las relaciones de poder y las opciones desiguales
afrontadas entre varias generaciones de ecuatorianos. Los planteamientos
que se exponen a continuacion, tienen la finalidad de otorgar un marco
explicativo mas amplio a las concreciones de los planes de desarrollo en el
sur de Ecuador.

Uno de los principales hitos en la implementacion de las politicas de
planificacion y desarrollo fue el establecimiento de un sistema internacional
de medidas econdmicas orientado a garantizar un nuevo horizonte entre
los bloques de ganadores y perdedores de la guerra mundial. A este marco
internacional me referiré mas adelante. Sin embargo, y en razéon que la
finalidad de este articulo es contribuir en la explicacién de las politicas
de planificacion y desarrollo en su constitucion histdrica, considero que
es imposible dimensionar sus implicaciones en Ecuador sin asumir la
objetivacion que el desarrollo presentd en espacios sociales especificos, y
fuera de sus correlatos institucionales en la base de lo social.

Con esta consideracion, el articulo pone especial atencién en el amplio
espacio colectivo del Azuay y fundamentalmente en dimensionar el sustento
social que conllevé la implementacion de una politica de desarrollo nacional,
el cual hoy en dia ha pasado al anonimato.

136



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

Acumulado de politica internacional

Empiezo refiriéndome a la politica ejercida internacionalmente. La creacion
de un sistema internacional en materia econdmica, acarre6 diferenciadamente
a las regiones del mundo. Los Andes y Ecuador no fueron excepcion,
aunque deben clarificarse sus implicaciones. Por un lado, las decisiones
econdmicas ejercidas internacionalmente coincidieron con una casi nula
implementacion del Estado central en términos nacionales. El modelo de
gobierno liberal ecuatoriano, y los fundamentos politicos que apoyaron las
luchas en torno a 1895, fueron revertidos con el curso del siglo XX debido
a la imposibilidad que los sectores con poder de decision presentaron para
lograr una mayor participacion en la vida del sistema democratico. En otros
casos, por una falta de interés en ello. Excepto algunos equipos de gobierno,
hubo incapacidad politica de pensar y actuar en términos nacionales. Buena
parte de las acciones estatales fueron de la mano de iniciativas externas.

Por otro lado, la toma de decision internacional suscitd marcos institucionales
que han operado durante varios anos, en el sentido de haber instaurado
modelos de normas, horizontes de valores que orientaban la accion, y
finalidades predeterminadas. No obstante, resulta importante evaluar los
modos en que la definicion de los parametros en tales marcos institucionales
estuvo confrontada por condicionamientos sociales locales y que, en materia
de politica publica, adquirié forma de un conflicto material y simbolico
largamente producido en el curso del siglo XX.

El siglo fue inaugurado con plétora de iniciativas internacionales en las
cuales Ecuador busco presencia, careciendo de poder de decision. Aun en
el periodo del siglo XIX, hubo iniciativas decisivas como la Convencion
Americana sobre Comercio y Navegacion (1848) que, entre otras, apuntaban
a consolidar el progreso. La categoria de “progreso” acompaiio todo el siglo
XIX 'y queda por evaluar los contenidos y las concreciones que implico en el
pais. Varios gobiernos ecuatorianos privilegiaron consensos internacionales
antes que ganar en politica nacional.

El siglo expresaba los efectos de una mayor vinculacion mundial. Una fuente
intensiva de politica internacional fueron los estados norteamericanos y
europeos. Uno de sus principales resultados fue instaurar de modo duradero
la nocién de desarrollo que se erigia frente a la constancia que viajeros,

137



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

delegados y funcionarios, desde hacia varios afios habian hallado en ultra
mar y territorios especialmente del sur (Todorov 1991). La representacion
de aquella constancia fue producida por varios medios. El aforismo latino
respice polum [mirad hacia el norte] fue una representacion que acompaiio
a varias politicas de gobiernos de América Latina (Nueva Historia de
Colombia, t. 1: 152).

Luego de la confrontacion con potencias europeas, y especialmente los
acuerdos politicos logrados con Gran Bretafia, se negd la posibilidad de
una expansion estadounidense hacia el norte. En ese contexto se genero,
entre otros, el “mito de la gran frontera americana”. Uno de sus hitos fue
el Census Bureau de 1890, con el cual se expreso oficialmente el final de
“la frontera”, y reconociendo ya la ocupaciéon amplia, en cierta medida
permanente, del territorio estadounidense. En cambio, la expectativa se
abrio hacia el sur. La ampliacion de una frontera en el sur combinaba tanto
un objetivo econdomico cuanto consideraciones de seguridad. En 1918 el
Departamento de Comercio estadounidense fue explicito en visualizar
“enormes oportunidades econdémicas” (Pike 1992, Fiol-Matta 2002 y Fein
1998) y se iniciaron diversas inversiones.

En la escala continental, incluso se llegé a planificar una carretera llamada
pan-americana que se extenderia desde Nueva York hasta Buenos Aires.
Ese tipo de proyectos habia tenido muy importantes antecedentes desde el
siglo XIX. En 1873, William Gilpin produjo un influyente estudio llamado
“La mision geografica, social y politica del pueblo de Norteamérica”
(Philadelphia 1873).

Adentrado el siglo XX, la Secretaria de Agricultura constituyd otra fuente
del llamado inter-americanismo.' Se trataba de delinear una nueva forma
de hemisferio americano en términos de una ‘nueva conciencia’ y de una
nueva cultura, trascendiendo ciertos “origenes”, bien sean anglosajones o,
bien, ibéricos. Ese fue el més fuerte contenido del mensaje de la Secretaria
por captar aprobacion de las élites de América Latina y en su proyecto
de dar forma a nuevas economias en el desarrollo de la América del Sur.
Aquél fue uno de los principales objetivos, y no tanto la bisqueda de una
reconstruccion del nuevo orden, tras la derrota del fascismo en la guerra
mundial.

' En 1940 uno de sus principales impulsores fue Henry Wallace (Pike 1992).

138



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

Segun algunos estudios, hacia el afio 1813 habia ya una suerte de nocion
mistica del destino hemisférico. Se trataba de salvaguardar el espiritu
potencial de América. Hubo desdén acerca de las capacidades de los hijos del
Nuevo Mundo espafiol. Incluso, varios congresistas contemporaneos habian
expresado en 1816 que «no es posible construir la libertad con espaiioles:
es pedir peras al olmo» (Langley 70-73). Jefferson, en 1820, habia expuesto
su idea de “hemisferio occidental” basada en los intereses compartidos y
en la convergencia de valores.”? En 1823 fue definida la Doctrina Monroe.
Luego, T. Roosevelt estructurd un argumento mas elaborado de su vision
hemisférica, que también seria compartida por W. Wilson. Roosevelt
emprendid contactos con Sudamérica desde 1898, maravillandose de esa
amplia frontera natural que podria llevar a juntar a los ‘mejores’ elementos
de la sociedad. Asi, Roosevelt se encarg6 de no confundir, por ejemplo,
Meéxico, o a las republicas turbulentas del caribe, con las Republicas del
cono sur (Spanier 7; Pike 203-204). Buena parte de estos significados fue
interiorizada por miembros de las ¢€lites en Latinoamérica.

La doctrina Monroe, entre otros acapites, habia asumido que los EE. UU.
tenian el rol especial en el hemisferio como protector de los estados mas
débiles del sur (Langley 85). Luego, al iniciar el siglo XX, esa politica fue
extendida con el ‘corolario’ de Roosevelt, el cual sostenia el derecho de
intervenir en América Latina para mantener el orden politico (McWilliams
y Piotrowski 25, 302). Desde los afios 1920 ese corolario fue invocado
y ejercido varias veces, hasta dar lugar a la cuestion de la “seguridad
colectiva”. Incluso varios lideres reafirmaban la idea de una identidad
politica compartida por los pueblos del hemisferio occidental y bajo el
supuesto de una «concepcion comun de los derechos humanos» (Langley
11).

Asociado a la nocion de hemisferio se encontraba la confianza que se elaboro
acerca de “levantar” a los pueblos de Latinoamérica o de “iniciarlos” en las
vias de la civilizacidn, especialmente entre sus “mejores” exponentes pues,
los demads, habrian demostrado “poco entusiasmo”. Por su lado, Wilson habia
concebido el destino de América vinculado al nacimiento del empresario
yeoman:? es decir, un propietario libre o la persona debajo de la clase media,

2 Palabras de Jefferson [1820], Pike 1992: 162.
* Textualmente: un cierto tipo de labradores acomodados (Pike, 1992: 204, 209-11, y
260-61).

139



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

quien trabajaba su propia posesion de capital. Y ese destino de riqueza debia
llevarse a cabo por todo el hemisferio. Aquél fue parte del contexto en la
politica del Buen vecino, que culminé a mediados de los afos 1940.

El significado misional suponia describir una otredad en términos de un
déficit perenne o de vacio, lo cual justificaba la intervencion, por ejemplo,
bajo ciertas practicas de observacién y misiones de exploracion (Salvatore
76.), en donde se integraban aspectos valorativos sobre la naturaleza y la
sociedad. Hubo un rango de sentido simbolico en torno a la existencia de
una naturaleza indomita que quedaba por explorar y conquistar, pero que
también formaba parte en la explicacion de los comportamientos sociales
en América Latina. Un segundo vértice tiene que ver con una suerte de
incapacidad (ausencia y carencia) recurrente —si no perpetua— de las
sociedades de América Latina. Y, finalmente, un tercer vértice referido a
la poca virtud politica de los pueblos y especialmente de sus gobernantes.
A eso se han afadido otras afirmaciones, mencionadas por Langley, segiin
las cuales «los lideres de América Latina, claro estd, son notables para
postularse como heraldos de la democracia, pero cuando acceden al poder
gobiernan como torpes oportunistas» (9). Y no solo aquello, sino que habria
una «fe latinoamericana en la centralizacion del orden social y su resignacion
a una tradicion politica de fracasos» (14). Por el contrario, Norteamérica
habria encarnado una predisposicion al orden justo y a las oportunidades
econdmicas, apoyados en principios categoriales tales como: «sé todo lo que
puedas ser»; y «mereces mas que tus padres» (85).

Todo esto se orienta a insistir en una ampliacion del marco explicativo de
politica internacional, més all4 de las llamadas guerras mundiales o la guerra
fria. Se trata de salir de los enfoques centrados “en la estructura formal del
sistema interamericano” y trabajar sobre “la idea de hemisferio occidental”
que poco a poco se fue instituyendo en complemento a las politicas de
desarrollo y planificacion. En los primeros afios del XX estaba en discusion
el destino de la Liga de Naciones de América. Al mismo tiempo, sobre
varios paises se despleg6 la Mision Kemmerer, uno de cuyos resultados en
Ecuador fue el Banco Central en 1927 y un Banco Hipotecario.

El disefio de un plan econdémico internacional en el contexto de la Segunda

Guerra Mundial fue conocido como plan o convenio Breton Woods, a partir
de una reunion efectuada en 1944. Todo esto fue discutido en el Congreso

140



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

ecuatoriano al menos durante los tres afios siguientes. Las islas Galapagos
fueron otro eje de politica econdmica internacional al menos entre 1930 y
1945, desde aspectos de transporte maritimo, hasta el interés por compra y
arrendamiento de su territorio (Archivo de la Asamblea Nacional, Quito).
Otros hitos fueron la inauguracion del Banco Interamericano o Internacional
de Reconstruccion y Fomento BIRF y el Fondo Monetario Internacional
FMI. Con la creacion del FMI, se definié un sistema de Naciones en torno
a un sistema monetario internacional. Por su lado, el Banco Internacional
de Reconstruccion y Fomento, pas6 a ser llamado Banco Mundial.
Posteriormente, la cooperacion tuvo procedencia en una politica mundial
para resolver la cuestion de “territorios insuficientemente desarrollados”.
En 1949 un discurso presidencial estadounidense de Harry S. Truman (20 de
enero) dio lugar al llamado programa Punto IV, segtn el cual se conjugaban
conocimientos técnicos, produccion y paz. Durante varios afios estuvo
activa su oficina en Ecuador como apoyo al desarrollo econdémico.

En 1951 el gobierno firmé con EEUU el Acuerdo General parala Cooperacion
Técnica, que fue sustituido en 1962 por el “Acuerdo General para la ayuda
econdmica y técnica y para propositos afines entre el gobierno del Ecuador
y el gobierno de los Estados Unidos de América”. En 1956 un Acuerdo de
Prestacion de Asistencia Técnica entre el Gobierno de Ecuador y las NNUU,
OIT, FAO, UNESCO, OMS (miembros de la llamada Junta de Asistencia
Técnica). En 1962 otro “Acuerdo General entre el gobierno de la Republica
del Ecuador y la Unidén Panamericana sobre asistencia técnica”. Ese mismo
ano fue establecido “Acuerdo con respecto al personal —masculino y
femenino— de los Estados Unidos de América que voluntariamente servira
en el Cuerpo de Paz y que, atendiendo el pedido de su Gobierno, vivira
y trabajard por periodos de tiempo en el Ecuador” y ‘“que prestaria sus
servicios en programas de cardcter socio-econémico”. El Acuerdo implicéd
exoneracion de impuestos y vigencia indefinida (Memoria Historica de los
Tratados bilaterales, 2009). En 1968 se firm6 el Convenio Constitutivo de
la Corporacion Andina de Fomento (Bogota, febrero 1968), de acuerdo con
los principios consagrados en el Tratado de Montevideo, Carta de Punta del
Este, y Declaracion de Bogota, orientados a crear condiciones econdmicas
mas adecuadas para participar en el Mercado Comutn Latinoamericano y
“procurar, a la mayor brevedad, la integracion econdmica de sus paises para
acelerar el desarrollo econémico y social de sus pueblos”.

141



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

En el eje agrario, Ecuador formo parte de la Convencion sobre el Instituto
Interamericano de Ciencias Agricolas firmada en la Union Panamericana
(Washington, el 15 de enero de 1944). El Instituto fue establecido como
Organismo Especializado de la OEA. En 1949 en el pais estaba en discusion
el estatuto de la FAO y un Convenio Internacional de Trigo. E1 27 de junio de
1966 el Instituto de Ciencias Agricolas celebr6 un Acuerdo Basico y acredito
una Representacion Oficial en Ecuador. En cooperacion con el IERAC, fue
establecido un Centro de Investigacion y Ensefianza en Reforma Agraria y
el cual establecia “un ntcleo técnico del programa de cultivos alimenticios
tropicales de la Zona Andina” y el Acuerdo Basico para que Ecuador reciba
Asistencia del Programa Mundial de Alimentos de las Naciones Unidas
(agosto 1969) (Memoria Historica Tratados bilaterales, 2009).

Los efectos de una politica internacional para el desarrollo fueron, en materia
financiera, haber establecido los principales criterios en consideracion
al sistema internacional de naciones desplazando los requerimientos
productivos nacionales y las cadenas de valor locales, y el establecimiento
de una autonomia en su mas preciso término (auto nomos ley propia) del
sector financiero y la banca respecto a los demads sectores productivos.
Enmateria agraria, haber instaurado pardmetros de produccion en perspectiva
de la industria, lo cual en los hechos llevo a una homogenizacion de cultivos
y a la ampliacion de la ganaderia en detrimento de la alimentacion agricola.
Los “territorios insuficientemente desarrollados”, definidos por CEPAL y
la FAO entre 1950-53, fueron identificados en Ecuador como “formas de
estructura agraria poco satisfactorias” y “regimenes de propiedad rural que
impiden el desarrollo economico” (Cardenas, 1954). En 1956 el gobierno
de Ponce Enriquez solicit6 un préstamo a la Administracion de Cooperacion
Internacional ICA para colonizacion: «Con mirada de Estadista ha visto que
no puede llevarse a cabo la colonizacion sin la asistencia del capital, sin la
ayuda econdmica que permita combinar las fuerzas y recursos del Ecuador
con la técnica y el dinero de los Estados Unidos de América» (Vega Toral
17). En ese eje también fue conformado el Plan Piloto. Otras implicaciones
agrarias seran definidas mas adelante.

En cuanto al sector industrial, este fue concebido como el eje del desarrollo
y buena parte de la planificacion lo aupo. La Ley de incentivos Tributarios
para Azuay y Cafar, 1954, tuvo esa finalidad. La Ecuadorian Rubber
Company ERCO fue establecida en 1955 y firm6 contrato con el gobierno

142



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

el 29 febrero 1956 segiin Decreto N° 342. Luego se establecio la Ley de
Fomento Industrial en 1957. A mas de ello, las acciones internacionales
se inscriben entre las medidas para contener la posibilidad de un estallido
social y dieron lugar a politicas concretas desde la década de los afios 1940.
En 1952 hubo un plan bastante estructurado para paliar los fenomenos
de la precaria condicion de vida de la poblacion* y especificamente por
organizaciones internacionales que alrededor de 1956 habia dado lugar a un
plan sobre Azuay y Canar. Se hallaba activa también la idea de auxilio de las
provincias que no cuentan con recursos propios para superarlas.’

El establecimiento del primer Instituto de recuperacion Econdmica estuvo
influenciado por una politica mundial para resolver la cuestion de “territorios
insuficientemente desarrollados” (Cardenas, 1954). En 1945 el Servicio
cooperativo interamericano de Salud construy6 una parte del hospital civil
de Cuenca.® En 1958, en la primera formulacion del CREA, fue identificada
la participacion internacional de los Servicios de Cooperacion Internacional
en calidad de delegados. Una parte de su financiamiento provino de la
Cooperacion, especialmente para vialidad en la Amazonia.” Respecto al
Azuay, alrededor de 1960 el BID habia ya preparado el documento “Plan
de tres afios”. En 1961 el Servicio Cooperativo Interamericano efectud un
minucioso balance de los servicios de salud en las provincias de Azuay y
Canar.

Buena parte de los programas de desarrollo y planificacion fueron inducidos
en contextos de politica internacional. En Ecuador hay un predominio en
considerar la reaccion a la revolucidon cubana como parteaguas en materia
de politica internacional. Sugiero desplazar el contexto hacia los afios 1910
0 1930, décadas en las cuales ya se hallaba en marcha una activa politica
exterior. Incluso, si se evalian los principales términos en que se establece
actualmente politica exterior, pueden observarse categorias establecidas
bastante tiempo atras, algunas de origen decimonodnico.

* Asi, servicio de asistencia médico-social “especialmente en las zonas rurales” R. O. 71,
24 noviembre de 1952.

> Como se manifest6 en el Decreto Legislativo que estableci6 el Instituto de Recuperacion,
7 noviembre 1958.

¢ En el antiguo Hospital San Vicente de Paul (hoy la Direccién provincial de Salud).

7 Articulo 11, Decreto Legislativo, 7 noviembre 1958.

143



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

Hubo un frente Austral de la cooperacion internacional que definié buena
parte del cauce econdmico y poblacional del Austro. Hasta hoy dia, en sus
pabellones médicos, el antiguo Hospital Civil de Cuenca lleva los nombres
de lideres norteamericanos,® al mismo tiempo que decenas de ONGs
operan sobre casi todo el territorio austral. Pero se trata de una parte. Lo
internacional no fue todo. Hubo un acumulado de impulsos econdmicos
estratégicos que se habian iniciado en varios espacios sociales internos y
por instancias de decision local. La larga trayectoria de iniciativas externas
produjo un verdadero acumulado de politica internacional, a la cual, en
determinadas coyunturas como 1925-28 y 1961-62, se le otorg6 un caracter
publico y re-direccion6 en una planificacion de indole endogena.

Los primeros planes de desarrollo: hacia el CREA

El primer espacio colectivo en el cual se suscitaron politicas de planificacion
y desarrollo econémico fueron las provincias de Azuay y Cafiar. Aqui se
implementaron tanto el Instituto de Recuperacion Econdémica de las
provincias Azuayas (1952-1958) cuanto el Centro de Reconversion
Econoémica del Azuay, Cafiar y Morona Santiago CREA (1958-2009). Estas
iniciativas de desarrollo implicaron una experiencia colectiva integra de
mas amplio origen.

Desde inicios de siglo se habia venido implementando una valoracion
sobre el azuay como espacio social en sus dimensiones vastas sobre el area
interandina al mismo tiempo que los enlaces con sectores en la Costa y
la Amazonia. En esa medida, Azuay y Cafar, o las “provincias azuayas”,
deben comprenderse de un modo integro, profundamente vinculante, entre
al menos una centena de localidades presentes bajo diferenciado estatuto
jurisdiccional. Sin embargo, se ha traslapado los fenomenos presentes en la
ciudad con lo generado en la amplitud del espacio social regional y nacional.
Es pertinente rememorar la estructura poblacional expresada en decenas de
pueblos comprendidos entre 500 y 1.000 habitantes y avanzar mas alla de
la idealizacion de lo urbano y atributos naturalizados en contraposicion a
lo rural campesino. Alli se encuentran los sustentos de la desigualdad en la
organizacion del poder y la fuente de las irresoluciones politicas de largo

8 (Actualmente la Direccion Provincial de Salud) sus pabellones médicos llevan los
nombres: Washington, Lincoln, Roosevelt (10 de mayo de 1945).

144



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

plazo. No en sus fenémenos folkléricos del presente. Explicar la dinamica
de la red de entidades socioecondmicas en niveles locales, abre aquellas
afirmaciones enfocadas en la cobertura estatal central y en politicas de
desarrollo centradas en indicadores cuantitativos preponderantes.

Asi entendido, en el espacio azuayo, desde inicios de siglo se ejercid una
vasta experiencia colectiva de formas de produccion y generacién de
narrativas colectivas que derivo en un ejercicio deliberativo y organizativo de
diverso tipo. Considerar mas de un angulo en la realidad politica y econdmica
posibilita comprender de mejor modo las fuentes en la desigualdad social. No
se trata de diluir las relaciones de poder (Carrasco y Cordero, 1989). Se busca
situarlas, 1o mejor posible, en toda su causalidad social.

Azuay y Canar fue el espacio social donde se generaron los primeros planes
de desarrollo econdomico y se ejercid una politica colectiva para afrontar
componentes de una problematica social y econdomica que amenazaba
las bases de subsistencia. No existe planificacion sin deliberacion, y las
provincias de Azuay y Cafiar han presentado una trayectoria de deliberacion
colectiva en varios espacios y marcos institucionales en su amplio sentido.

Entre otros componentes, aqui es importante sefialar la tradicién de ejercicio
de escritura que produjo una biografia colectiva compartida en varios
pliegues, al mismo tiempo que erigié linderos de pertenencia y exclusion.
Un vasto ejercicio de escritura desplegado siempre en dos niveles: una auto-
referencialidad (la comarca, lo comarcano) y, ala vez, hacia la constituciéon de
un sentido simbdlico sobre lo nacional. Alli contribuyeron: un sorprendente
ejercicio periodistico y lo que en otro momento he denominado eclesiastés
azuaya, en una movilizacion religiosa de la amplia diocesis de Cuenca y su
implicacion socio-espacial.’

A mas de eso, considero que la politica de desarrollo economico en el
Austro estuvo enlazada al marco de consolidacion del territorio nacional.
Las colectividades del sur de Ecuador fueron la presencia nacional en
la redefinicién fronteriza internacional con Pert. La estructuracion del
referente de frontera sur arrastré a nuevos segmentos de ecuatorianos con

? Juan F. Regalado, “Contencion social y eclesiastés azuaya”, 2011, en prensa.

145



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

implicaciones socioculturales sumamente complejas y poco analizadas.'® El
sentido y nocion de frontera sur fue un ambito en el cual varias generaciones
fueron socializadas. Tal referente de frontera debe buena parte al curso del
propio siglo XX. Periodos anteriores indican por el contrario una cercania
entre sectores populares del sur y norte ecuatoriano-peruano, allende la
demarcacion nacional. La redefinicion fronteriza internacional de 1942,
confronto a las antiguas generaciones en una posicion paradojica.

Como parte de una presencia nacional desde el Sur, en el transcurso del siglo
XIXy el paso al XX, fue producido el contenido de oriente azuayo. El autor
de la Monografia del Azuay, el capitan Luis Mora, defini6 las rutas al oriente
azuayo como obra “eminentemente nacional” (Luis F. Mora, 1926: 190). En
1957 el artesano Sr. Vicente Rodas habia esculpido el obelisco al Soldado
Inmolado en la frontera, que se instald6 en Machala (EI Libro de Oro 126).
En otro contexto, el Centro de Estudios Historicos y Geograficos de Cuen-
ca desde 1916 habia empezado a suscitar estudios sobre el sur de Ecuador
y paulatinamente adopt6 una alteridad respecto a Pert. Simultaneamente,
lideres del partido Conservador en Azuay (Rafael Maria Arizaga, Honorato
Vazquez, Alberto Mufioz Vernaza) habian trabajado ya en aspectos limitro-
fes a inicios de siglo."

Un hecho bastante silenciado es la movilizacion social azuaya-cafiareja
con motivo de la guerra fronteriza con Pert. En las provincias del sur de
Ecuador fueron conformados importantes contingentes de poblacion joven
que se enrold en las tropas enfrentadas entre 1941 y 1942. Al mismo tiempo,
en estas provincias hubo inversion de fuerza de trabajo en la movilizacién
de contingentes por trochas y caminos de herradura hacia los pequefios
destacamentos que se sostuvieron en areas del Oriente ecuatoriano y de la
Costa sur.

En varios estudios se ha insistido en la necesidad de enfocar a las periferias
en la construccion de la nacion. La perspectiva de este articulo en cambio es
asumir los espacios locales con su complejidad especifica y en sus mutuas
definiciones con el espacio nacional y el Estado. La zona de Azuay y Cafiar

10 Un avance en ese estudio es el trabajo de Ernesto Salazar (1989).

' En 1948 la viuda de Honorato Vazquez recibié una pension «en consideracion de
servicios relevantes a la patria, infatigable defensor de sus derechos territoriales» (R. O. N°
87, 16 diciembre 1948).

146



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

han sido constitutivos en la formacion del estado nacional ecuatoriano; no su
periferia ni uno de sus margenes. Tampoco ha sido reflejo de una instancia
central predeterminada. Desde otro vértice, el establecimiento de lo nacional
desde el sur implicé la consolidacion de posiciones sociales de privilegio y
la definicion de un espacio social desigual en la organizacion de los recursos
productivos y sus beneficios. La exclusion social entre varias generaciones
de las familias del sur ha sido el principal componente de la violencia de
Estado. Las principales condiciones de una injusticia social estructural se
establecieron en términos silenciosos, pausados, amasados en décadas.
Se hace necesario precisar lo mejor posible tanto el modelo de desarrollo
econodmico y planificacion, cuanto las condiciones sociales integras que lo
impulsaron, lo modificaron o lo beneficiaron.

La politica de desarrollo en Ecuador y en el Sur presenté un proceso de
constitucion social e historica. He sugerido que en esa politica convergieron:
la base de importantes marcos institucionales previos, una voluntad colectiva
y movilizacidn de recursos locales. Por otra parte, en referencia a una politica
inducida internacionalmente. Ambas dimensiones han sido constitutivas del
modelo de desarrollo en Ecuador y la planificacion.

Lo importante es el esfuerzo por precisar qué instancias fueron aquellas
donde se decidian las acciones nacionales. Ademas, recordar que fueron
tanto instancias gubernativas cuanto iniciativas de sectores locales entre los
cuales se encuentran los ambitos de representacion politica regional. Hubo
una produccion de lo estatal desde espacios locales. Asi, se recuerdan los
momentos de creacion del Banco de Fomento Provinciales, el Consejo
Nacional de Economia, Instituto de Prevision Social, Ministerio de Fomento;
y marcos directamente vinculados como la Junta Nacional de Planificacion y
organismos de desarrollo regional. Piénsese que varias instituciones tuvieron
varios afios de accion e incidencia. Se trata acciones locales especificas que
también definieron al estado y a lo estatal.

Hagase memoria también, por ejemplo, sobre las implicaciones sociales que
tuvo el modelo exportador en la Costa. Ya no me refiero inicamente al cacao,
sino a los cultivos de arroz, platano. En torno al boom exportador de banano
se sabe que pudieron haberse movilizado alrededor de 90 000 personas
y se estructur6 una categoria de medianos productores (Larrea, 1985).
Igual envergadura de implicacion social se encuentra en la infraestructura

147



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

petrolera. No me refiero a la Amazonia, por ahora, sino a dos casos poco
dimensionados como la explotacion en Ancon, Santa Elena, y 1a construccion
de la refineria en Esmeraldas. Igual interrogante me planteo respecto a la
mentada produccion toquillera que habria caracterizado al Austro.

Resulta dificil asumir la imagen de un Estado modelado a priori y ajeno a
los condicionamientos de lo social y sus contradicciones. En igual direccion,
es limitado definir la dindmica del universo social extrafio a la conformacion
de marcos de institucionalidad bésica, entre los cuales se han incorporado
a iniciativas de indole estatal. Con estas consideraciones, me he acercado
a definir un ambito de lo estatal como espacio impregnado de rostros de lo
social y determinado por los principales espacios de interrelacién social-
nacional y localmente definidos (Guillén, 1993). Recuérdese en Ecuador la
trayectoria del funcionario medio en las instancias gubernativas en el curso
del siglo XX. Recuérdense las valoraciones y simbolos estructurados en
torno a la funcion publica del Estado. Ambos componentes (la extraccion
social; la simbolizacion acerca de lo estatal) han tenido un largo proceso de
constitucidon y provienen con factores multiples.

Los espacios basicos de interrelacion se refieren a &mbitos colectivos en los
cuales la persona y el grupo establece las principales condiciones de vida
y seguridad material, al mismo tiempo que los mas duraderos referentes
simbolicos. Desde mi punto de vista, esto resulta oportuno para explicar
procesos de subjetivacion en el orden de lo personal y lo colectivo, como
también es relevante para comprender los principales marcos de accidon
institucional. En Ecuador, los &mbitos del universo social y lo estatal han
tenido incidencia en tales espacios de interrelacion basica, sea por su accion
directa, por logros y beneficios diferenciados, o sea por sus ausencias y
desplazamientos.

Las politicas de desarrollo y planificacién en Ecuador se inscriben en tales
condiciones sociales historicamente conformadas. Con estas consideraciones,
y sobre el marco temporal sugerido, es posible proponer considerar los
planes de desarrollo en cuatro dimensiones: formando parte de condiciones
internacionales; resultado de un acumulado social nacional-local; como
constitutivos del ambito estatal; como ambitos de institucionalizacion en la
base social y en instancias de decision.

148



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

He mencionado que la investigacion que estoy efectuando aspira a
caracterizar tales programas o planes en cuanto son concreciones de un
gjercicio de institucionalizacion. No se habla de instituciones en general.
Busco problematizar reflexivamente sobre el caracter institucional de la
planificacion y las politicas de desarrollo. La institucionalidad organiza
la experiencia y moviliza el conjunto integro de recursos colectivos. Sin
embargo, tal materialidad no adquiere pertenencia ni incidencia efectiva sino
se halla sujeta a una practica de significacion y simbolizacién permanente en
varios niveles de la realidad social. EI &mbito de la familia (en cuanto hogar
y unidad doméstica), los sistemas de escolarizacidon (en cuanto esfera de
socializacion y horizonte de proyeccion laboral), los &mbitos de pertenencia
y adscripcion, relativamente permanentes (grupos, asociaciones, jornadas
laborales, etc.), son niveles basicos de generacion de tal institucionalidad.

Es por ello que se puede visualizar como ciertos marcos institucionales de la
Planificacion, en el periodo 1940-1970, incluyeron dimensiones profundas
de indole social y cultural. La politica de planificacion y desarrollo es
ocasion para comprender las conexiones que se establecen entre procesos
mas especificos de permanencias y cambios sociales, frente a condiciones
historicas de un orden mds amplio. Con estas consideraciones, se puede
concluir que la planificacion y el “desarrollo” es una unidad de anélisis. No
existe en abstracto ni resulta predeterminado. Tal unidad de analisis posibilita
acercamiento a las experiencias generadas por diversos sectores sociales
posicionados desigualmente y como parte de un proceso de identificacion
colectiva.

Asi, el estudio apunta hacia la relacion entre Desarrollo-Planificacion y un
proceso de identificacion colectiva. Esto no alude a aspectos meramente
discursivos como campos autonomos (Wolf, 2000). Los ejercicios de poder
se sustentan en un trabajo de produccidon de significados vinculados a
instituir posiciones en los espacios sociales. No se trata pues de la existencia
de discursos como un simple acto de habla, sino de una produccion
simbolica autorizada sobre el desarrollo y la planificacion, y en condiciones
sociales que posibilitan ese lenguaje autorizado. Por esa razén ha cobrado
relevancia los modos con los cuales se han instituido lenguajes que refieren
a una entidad colectiva, o —si se prefiere— que producen un tipo de biografia
colectiva, en referencia a planes de desarrollo.

149



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

En el caso de la sierra sur, los recursos fiscales (concrecion de “lo
Estatal”) tuvieron ocasion de ser canalizados sobre un acumulado local
de iniciativas econdmicas y una movilizacion colectiva. Individuos y
grupos se responsabilizaron (se “apersonaron”) en llevar a cabo obras de
infraestructura. Las vias de comunicacion e iniciativas educativas fueron
impulsadas con recursos fiscales e iniciativa local. Aunque los montos no
pudieron ser de gran escala, en cambio formaron la concrecién del ambito
estatal y de la generacion de politicas estatales a partir de acciones sociales
especificas. Por ello hubo un dmbito estatal sostenido y suscitado desde el
sur. Considero que en ese momento la presencia de un poder estatal estuvo
sostenida en varios espacios y marcos institucionales de accion concreta
sobre el territorio nacional. Como entender, si no, la accion en ambitos
institucionales —como el antiguo Instituto de Recuperacion o el CREA—
vinculados a un niimero aproximado de cuatrocientos mil habitantes (el
9-11% del pais) entre los afios 1940-1970.

Los planes del antiguo Instituto de Recuperacion Econdmica, y
posteriormente del CREA, son indicadores de ello. No puedo detenerme en
eso. Cabe indicar que un componente fundamental en la actividad del CREA
fue abrir enlaces orientales en el Austro. Aquél ha sido uno de los hechos
mas notables en la historia social del pais en conjunto. Se olvida la silenciosa
ocupacion amazonica y sus profundos origenes en aspectos irresueltos de la
sierra. En ese marco temporal, la fundacion del CREA expres6 un “natural”
interés sobre espacios orientales.

El CREA presentd el semblante estatal de una politica de colonizacion. Su
infraestructura econdémica bdésica y de largo alcance la impulsoé el CREA.
Entre sus primeras finalidades se hallaba “estructurar y complementar la
economiade laregion con la explotacion de los extensos territorios de Morona
Santiago, ligados intimamente a los de Azuay y Caiar por su configuracion
geografica”.!> Adicionalmente, el CREA obtuvo un nivel de accion basico
de rectoria, incluso sobre entidades provenientes directamente del gobierno
central como el aparato ministerial. Tuvo la funcién de “supervigilancia de
las obras encargadas a entidades Nacionales, Provinciales o Cantonales”,
“coordinando los servicios de los Organismos nacionales e internacionales
que operen en la zona”, “evitando duplicidad”. El CREA tuvo un “papel de
coordinador”. Esta atribucion continué ratificada hasta 1976. Encomendo
a los Consejos Provinciales, Concejos Municipales, u otros organismos
regionales, la realizacion de obras. Tuvo atribuciones para contratar
préstamos y emitir bonos."

2R. 0. 698, 23 diciembre 1958.
13 Articulos 3, 5y 17, Decreto Legislativo, 7 noviembre 1958.

150



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

El marco institucional CREA apel06 a casi todos los componentes del sentido
comun azuayo y cafarejo estatuido desde las décadas anteriores. Sentido
comun referido al acuerdo generalizado sobre un origen natural de la crisis
austral, y que en el CREA tuvo desarrollo especifico sobre la infraestructura
que su actividad llegaba a implementar y solucionar. En forma convergente
fue ocasidn para ampliar el &mbito de lo publico (que desde mi perspectiva
fue una caracteristica de lo estatal en ese periodo) y que consiste en la
suspension del exclusivo interés particular a favor de un otro en comun.

En el universo de accién del CREA hubo ocasion para un ejercicio de
deliberacion, interpelacion colectiva, reconocimiento desde la colectividad;
incluso fue ambito que consiguid perpetuar la visita diaria de agricultores
hacia sus oficinas y reforz6 la idea de honradez entre los sectores populares
“servidos” por sus funcionarios. Adicionalmente, con su accionar se
conform6 un nuevo frente profesional y un “funcionario” que en cierta
medida condens6 a més de una dimension de pertenencia colectiva.

La linea de conflicto del marco institucional se desenvolvio en la lucha por
los recursos sociales en juego, a la vez que en su insercion en el universo de
los antiguos espacios de adscripcion colectiva; e incluso en la necesidad de
representacion social y de reconocimiento colectivo (los llamados “6rganos
de publicidad”)." Entre 1967 y 68 se habian grabado alrededor de 500
programas radiales ademas de los anuncios en prensa escrita.

El establecimiento del antiguo Instituto de Recuperacion (1952) y luego
el CREA (1958) no estuvo libre de confrontacion, pero suscité un nuevo
horizonte politico. Si los aspectos econdémicos en profundidad movilizan
un conjunto de interrelaciones sociales, los planes de desarrollo y la
planificacion deben ser entendidos en realidad como un eje basico de vinculo
social, antes que movilizacion de fuerzas mecanicas naturales. Es por ello
que la situacidon econdmica en ese momento histérico puede ser definida
también en el plano de voluntad politica, simultaneamente a condiciones
extendidas de precariedad de trabajo.

La desaparicion del CREA en 2009 bajo la modalidad de “desmontaje” y
el borrado de un plumazo que se ejercio sobre aquel acumulado de trabajo
colectivo local, ha sido un error que termina otorgando razon a las medidas
previas implementadas por varios gobiernos a inicios de los afios 1990.

1 CREA, Oficio N. 787-A, Cuenca 29 de agosto de 1959.

151



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

Consideracion final

Aligual que la categoria decimononica de progreso, el fomento, el desarrollo,
la planeacion, la planificacion, tuvieron dimensiones de verdaderas entidades
operativas en una dimension material a la vez que simbolica del vinculo
social entre varias generaciones de ecuatorianos. El acumulado de iniciativa
internacional desde inicios de siglo contribuyé a definir la dicotomia
desarrollo y subdesarrollo, mientras el desarrollo nacional fue circunscrito a
un crecimiento econdomico. Aun con sus diversos rostros, el desarrollo fue
concebido a partir de una pauta pre-determinada.

En este ensayo he sugerido una dimension fundamental que alude al
proceso de subjetivacion (personas y colectivos) que se establece de
modo convergente a los planes de desarrollo economico. O, acerca de qué
clase de sujetos (personas y colectivos) se estructuran entre las politicas
de Planificacion y a partir de los Programas de desarrollo. Finalmente, el
conjunto de consideraciones anotadas espero que puedan aportar en dos ejes
de trabajo: ;como es posible ejercer politicas de desarrollo econdmico sin
una dimension temporal sobre los espacios basicos de interrelacion social?
y (como es posible suscitar acciones de planificacién centradas en los
fenomenos presentes de la economia?

Es paradojico que se haya erigido la misma idea de planificacion, eludiendo
la dimension temporal respecto a las condiciones sociales que la sustentan
y respecto a sus ambitos institucionales de interrelacion establecidos en la
base de lo social.

152



Aproximacion a las politicas de planificacion y desarrollo y sus fundamentos sociales...

Fuentes de consulta:

Cardenas, José C. Reforma Agraria y Desarrollo Economico en el Ecuador.
Sobretiro de El Trimestre Econdmico, vol. XXI, N.° 3, julio-
septiembre de 1954, México D. F.: s/e, 1954.

Carrasco V., Adrian, y Claudio Cordero E. “Testimonio de la transicion de una
sociedad patriarcal a la sociedad burguesa en Cuenca: ‘La Escoba’” en
Kingman G., Eduardo (coord.), Las ciudades en la historia. Quito:
Ciudad, 1989: 423-456.

El Libro de Oro. Edicion conmemorativa del IV Centenario de la fundacion
espanola de Cuenca del Ecuador. Cuenca: s/e, 1957.

Fein, Seth, “Everyday Forms of Transnational Collaboration: U. S. Film
Propaganda in Cold War Mexico” in Close Encounters of Empire.
Writing the Cultural History of U. S.-Latin American Relations. Duke
University Press: Durham and London, 1998: 400-450.

Fiol-Matta, Licia. 4 Queer Mother for the Nation. Minneapolis: Univ. of
Minnesota Press, 2002.

Guillén Garcia, Alejandro. “Poblacion y desarrollo en la region Centro Sur
Andina” en Los retos del Austro. Cuenca: IDIS, ILDIS, CREA, 1993:
85-111.

Langley, Lester D. América y las Américas. Los estados Unidos en el
Hemisferio occidental. Buenos Aires: Ed. Devenir, 1993 [University
of Georgia Press, 1989].

Larrea, Carlos (ed). El banano en el Ecuador. Transnacionales,
modernizacion y subdesarrollo. Quito: Corporacioén Editora Nacional,
FLACSO, 1987.

McWilliams, Wayne C. and Harry Piotrowski. The World since 1945.
A History of International Relations. Boulder: Lynne Rienner
Publishers, 1997.

Pike, Fredrick B. The United States and Latin America. Myths and
Stereotypes of Civilization and Nature. Austin: Unversity of Texas
Press, 1992.

Salazar, Ernesto. Pioneros de la selva. Los colonos del proyecto Upano-
Palora, Quito, Banco Central del Ecuador, 1989.

Salvatore, Ricardo D. “The Enterprise of Knowledge: Representational
Machines of Informal Empire” in Close Encounters of Empire.
Writing the Cultural History of U. S.-Latin American Relations. Duke
University Press: Durham and London, 1998: 69-104.

153



Revista Pucara, N.° 24 (133-152), 2012

Spanier, John. American Foreign Policy since World War 11. Washington
D. C.: Congressional Quarterly Inc., 1992.

Todorov, Tzvetan. Nosotros y los Otros. Reflexion sobre la diversidad
humana. México D. F.: Ed. Siglo XXI, 1991.

Vega Toral, Tomas. Algunas consideraciones sobre nuestro Oriente
Amazonico y Monografia del canton Gualaquiza. Cuenca: Talleres de
la Editorial Don Bosco, 1958.

Wolf, Eric, Envisioning Power. Ildeologies of Dominance and Crises.
Berkley: University of California Press, 2000.

154



Epistemologia y ciencias sociales

Epistemologia y ciencias sociales
Epistemology and social sciences

Violeta Guyot
Universidad Nacional de San Luis, Argentina
e-mail: vguyot@ unsl.edu.ar

Resumen

Las investigaciones acerca de las practicas del conocimiento se encuentran en
pleno desarrollo en distintos campos de conocimiento en contextos locales y
regionales de nuestro pais. El trabajo conjunto con los sujetos que las llevan
adelante, nos ha permitido recoger evidencias en relacion a varias hipotesis.
El potencial heuristico del modelo complejo, permite desplegar un conjunto
de estrategias de investigacion en el campo de las ciencias sociales, en la
produccion de proyectos tanto en el campo de la docencia, la investigacion
y el gjercicio profesional para la transformacion de las practicas especificas
acorde con las demandas planteadas por los sujetos, singulares o colectivos,
a partir de problemas concretos.

Palabras Clave: investigacion, ciencias sociales, epistemologia

Abstract

The research on the practices of knowledge is in full development within
the different fields of knowledge in local and regional contexts in our
country. A collaborative work with the different individuals that carry it
out has allowed us to collect evidence regarding several hypotheses. The
heuristic potential of the complex model permits to display a set of research
strategies in the area of the social sciences, in the production of projects
in the field of teaching, research and professional work that will transform
the specific practices in agreement with the demands that were set out for
specific problems by individuals or groups.

Key words: research, social sciences, epistemology.

Recibido: 14-07-2011. Aceptado: 12-12-11 155



Revista Pucara, N.° 24 (153-162), 2012

Subversion epistemologica: de la simplicidad a la complejidad

El desarrollo del conocimiento y su importancia para la trasformacion del
mundo se ha tornado claramente conciente para la humanidad junto con los
efectos tecnoldgicos de sus intervenciones y su relacion con la eclosion
de las crisis a fines del siglo pasado. Ellas se caracterizan por la afectacion
de todos los ordenes del hacer humano, alcanzando la vida misma del
conocimiento. Tal vez la forma en que se ha hecho presente este fendmeno se
refleje en la expresion que enuncia que nos encontramos frente a un “cambio
de paradigma”. Esta ha sido una preocupacién también de la filosofia, que
a través de distintos pensadores ha encontrado vias de expresion tanto en el
ambito de la filosofia académica como en el campo de las ciencias naturales
y sociales y en el &mbito mas amplio de la cultura.

Nuevos y acuciantes problemas se presentan en el horizonte vital de los
seres humanos: la escasez y deterioro de los recursos naturales y energéticos,
el medio ambiente, la tecnologia, el trabajo, la salud, la educacion, la
comunicacion, el poder, la violencia entre los seres humanos, la ética y
los valores, la perturbacion de los estados emocionales y espirituales. El
diagnostico de las causas y el pronostico de las consecuencias a futuro han
dado por tierra con las garantias de un venturoso e indefinido progreso, han
introducido la conciencia de los riesgos y urgencias que se deben afrontar
y que se proyectan amenazadoramente hasta sobre las posibilidades de
supervivencia de la especie (Guyot 2006).

La conciencia de estas transformaciones, condujo a la creacion de nuevas
formas de conceptualizacion que dieron origen a paradigmas alternativos
que explican y comprenden estas inéditas condiciones de la vida humana.
De este modo, se intenta superar las representaciones insuficientes e
inadecuadas de la ciencia y la filosofia moderna, cartesiana y newtoniana,
para conocer los fendmenos y pensar intervenciones estratégicas, prevenir,
corregir y abrir alternativas posibles a la crisis global. En esa direccion,
se han generado movimientos sociales, nuevas formas de organizacion
que denuncian este estado de cosas y promueven una transformacion que
posibilite un giro decisivo a nivel planetario.

El impacto global de la crisis ha afectado las condiciones subjetivas,

colectivas y singulares, los modos de la convivencia social, politica y
cultural a tal extremo que hay quienes sostienen que hemos ingresado en

156



Epistemologia y ciencias sociales

un colapso y desequilibrio de tal magnitud que nos conducird a nuevas
formas de barbarie. EI ambito de la cultura, como terreno especifico de los
cambios vertiginosos que se han producido en las ultimas cuatro décadas,
como conjunto de sintomas de la crisis, ha sido interpretado segun distintos
enfoques: como zona de impacto de la revolucion postindustrial, el resultado
inevitable de un nuevo orden mundial producido por la globalizaciéon del
modelo neoliberal en numerosos paises, la consecuencia de la aplicacion
de los resultados de las investigaciones cientifico-tecnologica, el pasaje de
la modernidad a la posmodernidad, como ultimo pliegue y consumaciéon de
la modernidad, como una etapa de transicion hacia otra que no logramos
predecir en que consistird. Nuevas miradas globales constituyen marcos
y modelos para comprender los problemas humanos a nivel local, que
adquieren configuraciones peculiares segun las condiciones, la historia,
la idiosincrasia y los modos de reaccionar de las distintas sociedades del
planeta ante estos abruptos cambios. Estas interpretaciones de los nuevos
fendomenos culturales se sostienen en opciones epistemologicas, tedricas,
politicas y valorativas diferentes y a menudo muy disimiles. Pero todas
coinciden en la gravedad de los acontecimientos que nos obligan a pensar
inaugurando otras formas de plantear los problemas, establecer las preguntas,
abordar los supuestos, reconstruir la historia.

Todos estos fendmenos se encuentran interrelacionados y presentan
aspectos complejos dificiles de abordar a partir de la tradicion de la
ciencia moderna, a la hora de poder conocer, explicar e intervenir para
transformar las condiciones operantes e inaugurar nuevas formas de vida.
Asi el conocimiento adquiere el doble estatuto de saber qué, y saber como
hacer; dos formas necesarias que remiten a practicas en las cuales el uso
del conocimiento se torna globalmente estratégico. Segun F. Capra: «El
cambio de paradigma actual aparece como parte de un proceso mas grande,
como una oscilacion asombrosamente regular de los sistemas de valores que
pueden observarse a lo largo de la historia de la sociedad occidental...»
(32). Por otra parte 1. Laszlo sostiene que:

No existen soluciones tecnologicas faciles para los actuales problemas
de la humanidad. Ya sea que consideremos el crecimiento demografico,
la urbanizacion, el mal desarrollo econdmico, los alimentos, la energia
o el medio ambiente, la situacién es la misma: el camino que estamos
transitando se vuelve progresivamente inestable. De nosotros depende

157



Revista Pucara, N.° 24 (153-162), 2012

encontrar bifurcaciones sensatas y eficaces, y bifurcaciones a tiempo
y en la direccidon correcta [...]. Nuestro mundo estd sujeto a subitos y
sorprendentes cambios de fase. Las bifurcaciones son mas visibles, mas
frecuentes y mas dramaticas cuando los sistemas se acercan a sus umbrales
criticos de estabilidad, cuando viven peligrosamente. Y a fines del siglo
XX es asi como vivimos (41-44).

Wallerstein (2002), por su parte, afirma que la creencia en las certezas en
las que se apoya la ciencia moderna, simplificadora y determinista, conduce
a la ceguera intelectual y a la invalidez moral, puesto que ya no nos sirven
para predecir el futuro desarrollo de los procesos mundiales en transicion, ni
alienta los movimientos transformadores. Los procesos sociales, como los
procesos estudiados por la nueva ciencia de la naturaleza, estan gobernados
por la “flecha del tiempo” que introduce la incertidumbre respecto del
resultado y la tendencia a un acrecentamiento de su complejidad y por esa
razon, aumenta la dificultad para su analisis.

Los tres autores anteriormente citados se alinean en lo que ha dado en
llamarse “pensamiento complejo”, cuya légica y forma de organizacion
epistemoldgica ha sido amplia y profundamente analizada por Edgar Morin
en su obra El método. Este filosofo pone de relieve la necesidad de reformar
el pensamiento, los esquemas simplificadores heredados de la ciencia
moderna, para transformar la realidad del mundo actual.

Lo que se pone en juego en estas apreciaciones de nuestra situacionalidad
historica, es sin duda, el conocimiento. De ahi la exigencia de replantear
el alcance de las teorias epistemoldgicas inauguradas a principios de siglo
XX para dar cuenta de los nuevos problemas planteados a las ciencias y
en general al pensamiento. El primer aspecto vinculado a una discusion
critica de las teorias epistemologicas, tal como se han desarrollado a lo largo
del siglo XX, nos ha llevado en primer lugar, a corrernos de una tradicion
epistemologica que tuvo un fuerte impacto en Argentina y en toda América,
en relacidon a un posicionamiento positivista y neopositivista. En esta tultima
perspectiva la ciencia es entendida como resultado, expresado en el texto de
la teoria justificada, de sus enunciados, de sus conceptos cientificos. Quedan
fuera del analisis el contexto de emergencia de las teorias, las condiciones
historicas, que incluyen asimismo, el grado de avance del conocimiento
en cada época y el sistema de jerarquias y relaciones entre los campos

158



Epistemologia y ciencias sociales

epistemoldgicos instituidos como legitimos.

Las diversas regiones del conocimiento se estructuran como compartimentos
estancos, los objetos de estudio son abordados metodolégicamente
en contextos disciplinarios especificos, cuyas fronteras se delimitan
fuertemente; lo cual dificulta la integracion de los resultados para dar cuenta
de una realidad siempre compleja. Es asi que para salvar este obstaculo se
recurre a la “interdisciplina”, que inevitablemente duplica el problema al
no resolver el esquema epistemologico de fondo, resultando a menudo una
mera sumatoria de los enfoques disciplinarios a proposito de un problema
concreto.

Por otra parte, la nocion de la ciencia como resultado, como texto abordable
logicamente, conduce a la representacion de que el conocimiento es
valorativamente neutro. Esta afirmacion condujo a una serie de polémicas
y nuevas conceptualizaciones en torno a la ciencia. Enrique Mari se refiere
extensamente a las consecuencias nefastas de sostener la neutralidad
de la ciencia y atribuir a las obvias fallas de los gobiernos, agencias o
corporaciones, un mal uso de los instrumentos brindados por ella: La razon
es obvia: no existe racionalidad de la ciencia que no sea coextensiva con la
racionalidad de su aplicacion en la sociedad.

Teoria y practicas del conocimiento

El problema de la relacion entre la teoria y la practica constituye un aspecto
epistemologico que necesariamente debemos abordar, por constituir un eje
que atraviesa toda practica de conocimiento. La persistencia de la distincion
entre teoria y practica, ha permeado también las practicas educativas
y se encuentra activa en la vida universitaria, tanto en la organizacion
curricular como en las jerarquias y prioridades investigativas. La teoria,
considerada como el conocimiento verdadero, es el resultado del proceso
de investigacion. En esta perspectiva, se produce una simplificacion de lo
que implica la investigacion al excluirse los aspectos sociales, politicos y
culturales en general, y aquellos otros que hacen a la propia produccion
del conocimiento, en relacion a la condiciones subjetivas, tanto singulares
como colectivas, que permitir comprender la relacion profunda entre el
conocimiento y la realidad histérica.

159



Revista Pucara, N.° 24 (153-162), 2012

Modificar esta representacion de la ciencia en tanto teoria, nos llevo a
proponer como objeto de los estudios epistemologicos, no ya las teorias
y mucho menos el andlisis l6gico de las teorias, sino las practicas del
conocimiento, es decir, el uso que se hace del conocimiento cuando se
decide ensefar, investigar o ejercer una profesion. De este modo intentamos
superar esta dicotomia existente entre la teoria y la practica, la consideracion
de la practica como una mera aplicacion de la teoria cuyo interés quedaba
excluido de los problemas prioritarios de la epistemologia.

Para indagar nuevas formas de relacion entre la teoria y la préactica,
formulamos tres hipdtesis de trabajo: 1. Hipdtesis: las opciones
epistemoldgicas inciden en la produccidn e interpretacion de las teorias
e impactan en las practicas del conocimiento en el campo de las ciencias
sociales; 2. hipotesis: la epistemologia de las ciencias sociales abordada en
su articulacion con la historia de las ciencias permite pensar y recrear las
practicas del conocimiento en los campos especificos de las ciencias sociales;
32 hipotesis: el paradigma de la complejidad posibilitaria la reformulacion d
el campo epistemoldgico de las ciencias sociales, para investigar, intervenir
y transformar las practicas de conocimiento.

Otra cuestion que interesa discutir es la perspectiva simplificadora de las
posiciones epistemoldgicas ortodoxas o tradicionales. Esta simplificacion se
evidencia en el modo en que se consideraba la historia misma de la ciencia,
la historia de las grandes producciones cientificas en el mundo occidental...
Ella responde también a lo que se ha denominado el “paradigma de la
simplicidad”, cuyas operaciones se dieron con el inicio mismo de la ciencia
moderna, tanto en el orden de la concepcion del objeto, de las relaciones
entre tiempo y espacio, sujeto y objeto, asi como cuestiones metodologicas
de fondo. La simplificacion se percibié como necesaria a los fines de producir
efectivamente un conocimiento que condujera a la verdad y a la certeza.

Cambiar la perspectiva epistemologica, implica centrarse en una operacion
critica para construir de otro modo la problematica de estudio, desplazarse de
las teorias a las practicas de conocimiento. Las practicas del conocimiento,
representan el conocimiento en accidn, los usos que se hacen del
conocimiento, como ya sefialamos, para ensefar, investigar o ejercer una
profesion. En ese sentido, lo primero que se intenta es superar la simplicidad
que se adjudica al conocimiento cientifico entendido sélo como teoria,
incorporando al andlisis la practica, y junto con la practica, a los sujetos de

160



Epistemologia y ciencias sociales

esas practicas. De este modo, se intenta salvar esa escision fundamental que
se planteaba epistemologicamente, entre la teoria, los objetos de las teorias,
las enunciaciones logicas de las teorias, y el sujeto productor de esas teorias.
Asi, el interés también se centrara en el sujeto que hace uso de esas teorias
en practicas concretas, asi como en las transformaciones del estatuto del
conocimiento en campos especificos de accion. De pleno derecho, junto
con el sujeto, se introduce la cuestion ética como fundamental en la toma
de decisiones, respecto del uso que se hace de los conocimientos. Ese uso
implica cuestiones muy complejas. Pues la cuestion de la ciencia no es
meramente la teoria; la practica no se refiere meramente a las aplicaciones
tecnoldgicas, y ademas todo ello debe pensarse en relacion a las condiciones,
a partir de las cuales un sujeto hace uso de este conocimiento.

Las préacticas del conocimiento requieren el andlisis de este microespacio
de la investigacion epistemoldgica, que constituye el sistema de relaciones
entre sujetos, donde el conocimiento se instituye como mediador. Si
ensefiamos, lo que establecemos es una relacion subjetiva; si investigamos
establecemos relaciones subjetivas; en el ejercicio profesional se establecen
relaciones subjetivas de distinto caracter y de distinto orden. Siempre se esta
respondiendo desde una posicion de saber a una posicion de demanda del
saber.

En el caso de la educacion la demanda se establece desde la institucion,
la familia, la sociedad, y también, cuando hay conciencia de esto, desde
los propios sujetos que intervienen en esta practica del conocimiento. En
el caso de la investigacion, esta claro que uno no investiga por investigar;
en esta practica del conocimiento se implican no solo las instituciones en
las cuales se realiza la investigacion, sino fuertes intereses vinculados a lo
politico, a lo econdmico y a lo socio-cultural, lo que constituye un aspecto
altamente conflictivo. De este modo, el sujeto que se decide por esta practica
de investigacidn tiene que tener muy claro su posicionamiento respecto del
saber, y las formas en que debe ser usado.

Analogamente, otro tanto ocurre en el orden de la préctica profesional;
cuando se ejerce una profesion siempre lo que se establece es una demanda
de saber al profesional, para poder solucionar algin problema relativo a la
persona que plantea la demanda. La relacion que se establece entre los sujetos
por la mediacidn del conocimiento, es pensada en los términos de un sistema

161



Revista Pucara, N.° 24 (153-162), 2012

de relaciones en un micro espacio, donde efectivamente el conocimiento se
usa para poder resolver problemas, lo cual implica el vinculo con otro y
con el conocimiento; asi, en las practicas del conocimiento, éste es siempre
mediador entre sujetos.

Las practicas del conocimiento se realizan en ambitos institucionales:
La practica docente, por ejemplo, se realiza en la institucion escolar; las
practicas profesionales de la salud, se realizan en las instituciones de salud;
las précticas de investigacion, se realizan en instituciones vinculadas al
sistema de ciencia y tecnologia u otros organismos que regulan y financian
esas practicas.

Las instituciones donde se realizan las practicas de conocimiento se insertan
en sistemas mas amplios de practicas: el sistema educativo, el sistema de
salud, de trabajo, etc. Sistemas de practicas que no s6lo normativizan,
reglamentan, sino que también controlan las précticas institucionales y
las practicas en los microespacios de las practicas del conocimiento. En
relacidn a la practica de la ensefianza, el sistema educativo como regulador
de las préacticas, incluye aspectos que van desde lo juridico-legal, a las
reglamentaciones, y a las decisiones acerca de los contenidos curriculares,
los niveles de ensefnanza, las evaluaciones, entre otras, que hacen a la practica
efectiva. Se determina de este modo, cuéles son las practicas que realmente
pueden ser consideradas como précticas institucionales en el campo de la
educacion, en el campo de la salud, o en el campo del trabajo.

Finalmente, se considera un ultimo ambito de inclusion, el sistema social.
El sistema social es un ambito de practicas diversas y heterogéneas propias
de cada sociedad para la reproduccion de la vida, la organizacion de los
colectivos, las relaciones entre los diversos aspectos, econdmico, politico,
sociales, culturales. En este terreno se produce, de una manera a veces
evidente y otras de una manera mas soterrada, el conflicto, que encuentra
en los distintos tipos de practicas su forma concreta de expresion. En el
ambito de lo social se realizan también las practicas de la ensefianza, la
investigacion, el ejercicio profesional. En el sistema social se producen
confrontaciones de poder, de intereses, conflictos que indican que en el
sistema social no hay un consenso respecto de cudles son las decisiones
que se deben tomar para que dentro de un sistema gubernamental, por
ejemplo, se establezcan determinados regimenes de practicas. Es un campo

162



Epistemologia y ciencias sociales

de batallas, de luchas, que finalmente cierran en instancias resolutivas,
imponiéndose las normativas, las leyes que van a posibilitar y limitar las
practicas concretas en dominios especificos.

Es absurdo pensar en el conocimiento si no se piensa en el uso del
conocimiento, en las practicas del conocimiento; de este modo la indagacion
epistemologica se complejiza enormemente. Las practicas del conocimiento
constituyen una problematica epistemologica, no sélo una cuestion
socioldgica como se ha entendido en alguna perspectiva de la sociologia
o de la antropologia del conocimiento. Esto no significa que se puedan
desconocer aquellos aspectos o dimensiones sociales, antropologicas,
politicas, fundamentales, sin duda, en tanto nos permiten conocer las
condiciones de posibilidad socio-antropoldgicas para la realizacion de
las practicas. Pero ellas implican asimismo, actos epistemoldgicos que
condicionan la produccion e interpretacion de las teorias; encarnan juicios
valorativos acerca de qué hacer con esas teorias, como procesarlas, y
finalmente coémo establecer las relaciones con los sujetos, singulares o
colectivos, que demandan el conocimiento para solucionar problemas reales.

Podemos apreciar epistemologicamente la complejidad de las practicas
del conocimiento en una perspectiva que va desde el microespacio al
macroespacio del sistema social. A todo ello habria que incorporar ciertos
ejes de andlisis que permitiran otorgarles a las practicas del conocimiento
su densidad concreta La situacionalidad historica, arco mayor de la
temporalidad, que repensamos a partir de las conceptualizaciones realizadas
en el campo de la filosofia y de la filosofia latinoamericana, (Arturo Roigy
Mario Casalla). Si se trata de practicas del conocimiento para la integracion
latinoamericana, debemos tener en cuenta la situacionalidad historica, como
el arco mayor de la temporalidad que hace al posicionamiento geopolitico
de los pueblos como sujetos de las practicas. Ellas se procesan en el tiempo,
estan atravesadas historicamente por “la época” en la que se vive.

Otro eje de analisis es el de la vida cotidiana, el tiempo fuerte en el que se
realizan las précticas. En el quehacer de todos los dias se juega el tiempo
micro-existencial en el que se constituyen los sujetos y los saberes; es el lugar
de la confrontacidn de los obstaculos y dificultades que concretamente nos
salen al paso de las tacticas y estrategias para superarlos. El eje de analisis
de las relaciones de poder-saber, hace visibles las confrontaciones, luchas y

163



Revista Pucara, N.° 24 (153-162), 2012

resistencias en el campo de las practicas del conocimiento, en el orden del
ver, del enunciar, el objetivar formas y modos de vincularse los sujetos con
el conocimiento, acerca del mundo, de los otros y de si mismos, a partir de
ciertas reglas del juego que permiten establecer la verdad y de técnicas que
permiten modificar las propias practicas, mas alla de las determinaciones
de los dispositivos establecidos. El eje de analisis de la relacion teoria
practica constituye un desafio epistemoldgico para repensar el conocimiento
cientifico como un modo de pensar y hacer en puntos estratégicos de relevos
en vistas a la realizacion de practicas concretas.

Fuentes de consulta:

Capra, Fritjof. El punto crucial. Ciencia, Sociedad y Cultura Naciente.
Buenos Aires: Editorial Troquel, 1992.

Laszlo, Ervin. La gran bifurcacion. Gedisa: Barcelona, 1990.

Morin, E. EIl método, publicados los volimenes 1 al VII. Madrid: Ed.
Catedra, Madrid, s/f.

La cabeza bien puesta. Buenos Aires: Ed. Nueva Vision, 2000.

Wallerstein, Immanuel. Conocer el mundo,saber el mundo: El fin de lo
aprendido. Una ciencia social para el siglo XXI. México D. F.: Siglo
XXI Editores, 2002.

164



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos

investigativos
Research topics and dialogims in the research processes

Martha Rodriguez
Universidad Andina Simoén Bolivar, Ecuador
e-mail: marodriguez@uasb.edu.ec

Resumen

La actividad investigativa se encuentra inserta en las dinadmicas del campo
intelectual universitario de cada pais, y es un requerimiento cominmente
sefialado en los informes de evaluacion y acreditacion de dichas instituciones.
En el contexto de las disputas de diversa indole que ocurren dentro del
campo, el trabajo con lineas de investigacion y la conformacion de grupos
investigativos son elementos que pudieran aportan a la democratizacion
de esta actividad y a una actitud dialdgica entre los diversos actores;
ellas contribuirian, asimismo, a promover el crecimiento de las propias
instituciones universitarias y al desarrollo de un pensamiento liberador.

Palabras Clave. Reforma universitaria, universidad ecuatoriana, lineas de
investigacion.

Abstract

The research activity is inserted in the dynamics of the intellectual University
field in each country. This is a requirement that is usually pointed out in the
evaluation and accreditation reports of these institutions. In the context of
the varied nature of arguments that take place on campus, the work with
research topics and the composition of research groups are elements that
contribute to the democratization of this activity and to a dialogical attitude
among the several actors. They will also contribute in the promotion of the
growth of the Universities and the development of a liberating thought.

Keywords: University reform, Ecuadorian university, research topics.

Recibido: 19-06-2011. Aceptado: 26-10-11 165



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

La actividad investigativa en contextos académicos puede ser analizada
desde muy diversos puntos de vista. Me interesa una perspectiva que
permite percibir varias bondades de las lineas de investigacion: primero,
como mecanismo capaz de potenciar el cambio de ciertas estructuras
universitarias que merecen ser reformadas y, segundo, como herramienta de
trabajo para la produccion de conocimiento pertinente. Revisaré entonces
estos dos roles que pueden cumplir las lineas de investigacion.

El escenario en que inscribo este ensayo es el que inicia con las diversas
reformas que se produjeron en las universidades latinoamericanas, tanto
hacia la década de 1990 como durante el primer decenio del nuevo siglo.
Las de los anos 90 se vinculan con el auge de las politicas neoliberales en la
region; se refirieron sobre todo a nuevas modalidades de financiamiento y a
la busqueda de una relacion mas cercana con los sectores productivos; para
ello, en un buen grupo de paises (entre los que no estuvo incluido el Ecuador)
se implantaron mecanismos de evaluacion y/o acreditacion, para readecuar
los sistemas educativos privados y publicos a las nuevas demandas. Las
investigadoras Carmen Garcia Guadilla y Marcela Mollis leen estas reformas
como un paso atras que daba la universidad de Latinoamérica, respecto del
papel dinamizador que tuvo la teoria critica de la regiéon en los afios 60 y 70
(17-37). En cuanto a las reformas latinoamericanas del nuevo milenio, éstas
se condujeron en una linea similar, aunque de manera mas radical y con
otros matices, pues obedecian a las dindmicas de un mercado internacional
mas competitivo y globalizado. Estos procesos no son electivos, como no lo
es el avance de otras expresiones de la logica mercantilista del capitalismo
global.

Entonces, mas alld de las limitaciones econdémicas y la incertidumbre
que las reformas traen, las universidades del pais debe hacer frente a dos
desafios: primero, la tarea de producir los profesionales requeridos en el
contexto socioecondmico nacional, a través de las carreras de pregrado y
los posgrados profesionalizantes; para ajustarse a ello, deberd modernizar y
racionalizar las estructuras del sistema de educacion superior; en respuesta,
también, a la necesidad de actualizar o normar el funcionamiento de varios
ambitos institucionales —en algunos casos. La segunda tarea se centra en

166



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

el esfuerzo reflexivo sobre su propio quehacer, sobre su relacion con los
saberes humanistico y cientifico, sobre la orientacion que le conviene darles;
esta busqueda de conocimiento liberador tiene su escenario en los posgrados
orientados a la investigacion, con curriculos y estructuras académicas
renovados. Si la universidad ecuatoriana desatiende el trabajo en este ultimo
punto, se arriesga a sucumbir ante las avanzadas de la l6gica mercantilista
y los procesos de transnacionalizacidon de la educacion a nivel global: «Si
la Universidad es considerada un elemento del mercado, no hay espacio
para la critica» (212), afirma Marcela Mollis. Entonces, la produccion de
profesionales y la produccion de conocimiento pertinente a través de la
investigacion no son caminos excluyentes; sin embargo, para que ambos
consigan resultados, se requiere de una busqueda licida y de la voluntad
politica de dar pasos en esas dos direcciones.

En el “Simposio Permanente sobre la Universidad”, realizado en la
Pontificia Universidad Catolica del Ecuador, en 2009, Ivan Carvajal se hacia
preguntas que estdn relacionadas con la segunda tarea que se menciona.
Respecto de las ciencias duras, se preguntaba: ““;Cuales son las vicisitudes
de la incorporacion del saber de las ciencias modernas en las universidades
ecuatorianas, y como se ha desarrollado la recepcion, la creacion y la
reproduccion del saber cientifico en el Ecuador?”; se cuestionaba por el
horizonte hacia donde se desplazaban los estudios de economia, sociologia,
comunicacion, educacion, administracion o derecho, e indagaba por “el
lugar de la filosofia, de la historia del pensamiento o de las ideas, de la ética,
la estética, los estudios literarios? ;Con qué recursos cuentan, cudles son
los objetos, en qué marco institucional de las universidades ecuatorianas se
inscriben estos estudios?” (Carvajal 15-20).

Estas indagaciones deberian hacer parte de proyectos que aborden la
trayectoria de las disciplinas, la conformacion de sus campos y el recorrido
de las universidades del pais; ellas estan ain pendientes o apenas han
iniciado. Esta es una labor ingente y no puede realizarla una sola persona.
Se requiere la labor conjunta de varios equipos de investigadores: he aqui un
trabajo que amerita acotarse en lineas de investigacion.

167



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

Por otro lado, hay que tener en cuenta que las evaluaciones de las
universidades del pais han insistido en que debe reforzarse la investigacion.
En este contexto se revela lo esencial del trabajo con lineas. Es cierto que
constituyen uno de los elementos que inciden en la evaluacion-acreditacion;
pero, al mismo tiempo, el trabajar con ellas apoya los esfuerzos por dar
ese salto cualitativo en el tema de reformas y en la busqueda de los nuevos
paradigmas de Academia de los que hablamos. En este punto, pareceria
revelarse una doble naturaleza de la herramienta, porque las lineas de
investigacion constituyen un objetivo a lograr —inscrito en el horizonte
futuro de las nuevas estructuras— y, a la vez, un requisito para conseguir
dicho objetivo. El francés Edgar Morin expresa el sentido de paradojas como
ésta. El parte de que la reforma que precisan las instituciones académicas no
incluye solo cambios programaticos sino, mas bien, paradigmaticos:

Toda reforma de este tipo suscita una paradoja: no se puede
reformar la institucion (las estructuras universitarias) si no se ha
reformado antes los espiritus; y no se puede reformar los espiritus si
no se ha reformado antes a la institucion. Esta es una imposibilidad
logica, pero es del tipo de imposibilidad logica de las que se burla
la vida.'

En este punto cobra sentido lo que el poeta espafiol Antonio Machado
sugeria cien afios atras, con la lucidez propia de la poesia: el caminante
“hace camino al andar”. Entonces, segin la orientacion que se le dé a la
herramienta lineas de investigacion, ella podria bien apuntalar un nuevo
modelo de educacion y de autoeducacion y, al mismo tiempo, orientar la
blisqueda de nuevos paradigmas de Academia, tan necesarios hoy en dia.

Ahora bien, no todas las aproximaciones al trabajo con lineas son iguales ni
favorecen necesariamente el desarrollo de un pensamiento critico. Sabemos
que las nociones, categorias y conceptos que conforman una teoria estan

! Edgar Morin, « De la réforme de I’Université », ponencia presentada en
el Congres International Quelle Université pour demain? Vers une évolution
transdisciplinaire de |’Université, Paris, 1997. Extraido el 24 de mayo de 2011
desde http://basarab.nicolescu.perso.sfr.fr/ciret/locarno/loca5c2.htm

168



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

cruzados por elementos ideologicos. Existen, pues, varias perspectivas
y usos de la nocion lineas de investigacion. Algunas ponen énfasis en su
caracter de eje organizador de la labor investigativa. Es el caso de esta
aséptica definicion:

Linea de investigacion es un eje tematico monodisciplinario o
interdisciplinario en el que confluyen actividades de investigacion
y desarrollo tecnologico, realizadas por uno o mas grupos de
trabajo que tengan resultados visibles en su produccion académica,
cientifica, tecnoldgica y en la formacion de recursos humanos.?

Hay autores que hacen hincapié en la funcioén organizadora y sistematizadora
que cumplen las lineas.* En contraste con esas nociones, me permito
presentar una tercera perspectiva que —nho por casualidad sino por voluntad
politica- resalta la funcion social y el potencial transformador ligados a las
lineas de investigacion. Su mision, en palabras de la colombiana Maria
Nubia Romero,* «es generar conocimiento nuevo y pertinente socialmente
frente a ese objeto de campo tematico de donde se esta partiendo».” Un
conocimiento “socialmente pertinente” es aquel que mejora la comprension

2 La Universidad Nacional Autonoma de México (UNAM) y la Universidad Nacional
de Colombia (UNC) coinciden en esta definicién. La UNC sefiala, ademas, que las lineas de
investigacion deben formalizarse como componente curricular en cada programa de Maestria
y Doctorado.

3 «La linea de investigacion es considerada como el eje ordenador de la
actividad de investigacion que posee una base racional y que permite la integracion
y continuidad de los esfuerzos de una o mas personas, equipos o instituciones
comprometidas en el desarrollo del conocimiento de un ambito especifico». En
M. Barrios, “Criterios y Estrategias para la definicion de lineas de Investigacion y
prioridades para su desarrollo”. Mimeografiado, Caracas: Universidad Pedagogica
Experimental Libertador, 1990. Citado por Milagros Puertas de Garcia en “Disefio
de lineas de investigacion en las Instituciones Universitarias”, Biblioteca Lascasas,
2008; 4(1): p. 5 [Extraido el 3 de febrero de 2011 desde http://www.index-f.com/

lascasas/documentos/Ic0300.php]

4 Romero es exdirectora de Investigaciones de la Universidad Pedagdgica y Tecnologica
de Colombia (UPTC).

> Nubia Agudelo Cely, “Las lineas de investigacion y la formacion de investigadores: una
mirada desde la administracion y sus procesos formativos”. Revista Electronica de la Red de
Investigacion Educativa [en linea], Vol. 1, No. 1 (Julio-Diciembre de 2004). Extraido el 7 de

febrero de 2011 desde http://revista.iered.org/vInl/html/ncagudelo.html

169



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

de algiin tema de las ciencias formales o sociales, o que desarrolla un ambito
del pensamiento necesario para esa sociedad.

Desde esa perspectiva, se entiende el énfasis que la autora pone en
la “sistematicidad” y “exhaustividad” de las lineas de investigacion;
solo esos rasgos abren la posibilidad de producir “un nuevo o renovado
cuerpo de conocimientos”, a diferencia de los trabajos aislados y a veces
descontextualizados que suelen producir los investigadores individuales:

Cuando hablo de hacer sistematicidad y exhaustividad es
por la necesidad de ser coherente con el principio del para qué
investigar, es decir, para ser capaz de contribuir a la construccion de
un nuevo o renovado cuerpo de conocimientos que contribuya a dar
alternativas de solucion a los problemas; si no hay un nuevo cuerpo
de conocimientos, al menos para decir valido o convalido las teorias
existentes, no estoy generando nuevas categorias [...] frente a este
fendmeno, no se estd haciendo nada distinto de lo que se hizo en la
época anterior (hacer proyectos que quedaban en el anaquel). Esa
es la gran diferencia entre lo que fue y lo que debe ser una linea de
investigacion.®

Romero aborda, ademés, un punto esencial: inscribe este trabajo en
el contexto de una ética: “Siguiendo ese criterio de exhaustividad, la
investigacion yo la asumo como un proyecto de vida que me va generando
transformaciones en lo personal, en lo profesional y en lo cognitivo; si el
quehacer de la investigacion no da para alcanzar esas transformaciones,
es porque solo se ha hecho un ejercicio académico mas”.” Esta nocion de
lineas de investigacidn tiene que ver, entonces, con una actitud vital y una
voluntad que se realizan en una perspectiva plural y sistematica de abordaje
de una problematica. Esta nocion, como todo término no restringido, pone
sobre la mesa de juego, ni mas ni menos, los objetivos de la produccion de
conocimiento y el punto de enunciacion desde el cual se habla y se pretende
explicar el mundo.

¢ Nubia Agudelo Cely, /bid.
” Nubia Agudelo Cely, /bid.

170



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

Al resaltar este rasgo, Romero coincide con el criterio de Marcela Mollis,
quien plantea:

La universidad no solo produce los conocimientos técnicos y
cientificos necesarios para el desarrollo del pais: sobre todo debe
producir saberes necesarios para una construccion democratica, mas
justa y equitativa; [...] saberes que no estén condicionados por los
codigos del lucro. [...]. La evaluacion institucional debe proponerse
la profundizacién de las condiciones de la critica en la universidad,
promoviendo los debates publicos y actuando como agente mediador
entre actores, sectores e instituciones, desarrollandose como una
accion colectiva critica de la propia institucion tanto en su dmbito
interno como en sus relaciones con la sociedad (212).

Precisamente, uno de los valores agregados del esfuerzo sistematico de las
lineas es facilitar esta mediacion entre actores, redes e instituciones, no solo
durante los debates de los procesos evaluadores, sino en la tarea misma
de produccién de conocimiento. Como se aprecia, cada aproximacion a la
nocion lineas de investigacion propone una perspectiva politica distinta, la
cual se refiere —como es obvio— a su correspondiente enfoque de qué es el
conocimiento, cudl debe ser el contexto de produccion y difusion de éste, y
cual la funcién de la Academia en esa sociedad.

Ahora bien, para prevenir la minusvaloracién de esta particular nocion
de lineas (a pretexto de atribuirle un punto de enunciacion centrado en
el idealismo), cabe resaltar las ventajas pragmaticas —en el orden de lo
material— que ellas propician. Su aporte al desarrollo de las universidades
se observa en varios ambitos, a saber: Primero, la estructura del trabajo con
lineas permite el abordaje interdisciplinario de objetos de estudio vastos
y complejos. Roberto Follari decia: «no se trata de que ahora no haya
grandes pensadores, sino de que lo que esta disponible a pensar se ha vuelto
demasiado grande, inabarcable para una sola persona» (35). Tales objetos
requieren de trabajo en equipos, de estudios exhaustivos y sistematicos.

Segundo, ellas impulsan la racionalizacion de los curriculos de los
Programas, a partir de su representacion en ellos: «Para promover este
tipo de docencia investigativa se requiere que los seminarios, el curriculo
y las actividades de posgrado en general nazcan a partir de las necesidades

171



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

planteadas en el seno de las lineas y no al revés».® Tercero, el trabajo con
lineas vuelve mas eficiente el empleo de los recursos econdémicos dedicados
a investigacion (su impacto puede medirse por el nimero de Programas,
Proyectos, Publicaciones y Trabajos de investigacion realizados). En cuarto
lugar, su presencia favorece el acceso a renovadas y mayores fuentes de
financiamiento.

Quinto, las lineas fortalecen los sentimientos de pertenencia a la institucion
universitaria: «El esfuerzo sistemdtico realizado por las lineas de
investigacion cohesiona a la institucion como comunidad educativa, dindole
un sentido colectivo a los procesos de investigacion y reforzando la mision
de la universidad como productora y generadora de conocimientos mediante
procesos reflexivos y comprension permanente frente a los fendmenosy;’ es
lo que plantean las venezolanas Migdy Chacin y Magally Bricefio.

Finalmente, en relacion con lo anterior, las lineas generan una cultura
institucional de docencia-investigacion, a través de la conformacion de
equipos de investigadores que dialogan entre si. Por otro lado, el organizar
los procesos investigativos desde las aulas facilita la clarificacion de
objetivos de investigacion y la orientacion con que cuentan estudiantes y
docentes. Motiva a los estudiantes a organizarse en equipos para realizar los
trabajos de investigacion; ademas, este «aprendizaje en conjunto incrementa
la autoestima del grupo incidiendo en su produccion, elevando su empatia y
constituyéndose cada uno de sus miembros en una fuente de aprendizaje y
de saber colectivoy.'?

8 Nubia Agudelo Cely, 6p. cit. Un ejemplo: El Instituto de Investigaciones Juridicas (I11J)
de la UNAM oferta su Programa de Doctorado condicionando las lineas de investigacion
que se puede abordar en cada convocatoria, ¢ indicando el listado de los posibles Tutores,
docentes-investigadores de las mencionadas lineas.

® Migdy Chacin y Magally Bricefo, “Como Generar Lineas de Investigacion”, 2.* Edicion,
formato electronico, CD Rom. Caracas: UNESR, LINEA-I, 2000 [1995]. Extraido el 31 de
marzo de 2011 desde http://lineai.netfirms.com/ArticulosAnteriores/GenerarLineas/
seccion_3.htm

10 R, Slavin, Cooperative Learning: Theory Research, and Practice. Boston:
Allyn and Bacon, 1990, p. 63. Citado por Milagros Puertas de Garcia, “Disefio de
lineas de investigacion en las Instituciones Universitarias”, Biblioteca Lascasas,
2008; 4(1). Extraido el 3 de febrero de 2011 desde http://www.index-f.com/lascasas/
documentos/1c0300.php

172



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

Los dos ultimos puntos conducirian a una meta que pudiera denominarse
“dialogismo en los procesos investigativos”. ;Por qué dialogismo? Porque
al interior del campo académico, la investigacion ha sido planteada muchas
veces como un instrumento para ganar o conservar poder, principalmente.
En contraste con esta vision, unos procesos investigativos democratizados
dan cabida a una pluralidad de voces y miradas, al didlogo y el respeto;
en ellos, los recursos no estan al servicio del prestigio de unos pocos, sino
que recursos y esfuerzos (individuales y de equipo) se ponen al servicio del
proyecto. Por otro lado, el trabajo con lineas vuelve visibles estos esfuerzos
plurales, que incluyen a docentes y estudiantes, como resalta Maria Nubia
Romero. Las lineas, insiste,

«no son sumatoria de proyectos aislados sino entramados de pasiones
y obsesiones por conocer [...]. Todas las personas que estan investigando
alrededor de ese problema nuclear [...] tienen que constituirse en
interlocutores vivos para que como docentes no [sean] utilitaristas en la
investigacion, como a veces sucede al no reconocer en los resultados y
logros del grupo o el aporte de los estudiantes [...]; es empezar a construir
la idea de colectivo, eso rompe con la investigacion individual aislada,

11
pura, neutray.

Esto ultimo resalta el potencial educativo y autoeducativo de las lineas.
Para finalizar este ensayo, llamo la atencion respecto del camino recorrido
por el Instituto de Ciencias Antropoldgicas (ICA), inserto en la Facultad de
Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires.'* Ellos presentan su
trayectoria y una suerte de balance de su actual actividad investigativa de la
siguiente manera:

[...] Con el antecedente del Instituto de Antropologia, fundado
en el ambito del Museo Etnografico por J. Imbelloni en el afio 1947 y
la edicidn de la Revista Runa. Archivo para las Ciencias del Hombre
desde 1948, el actual Instituto de Ciencias Antropoldgicas se crea en
1958 acompaiiando lareciente carrerade grado. Las discontinuidades

I Maria Nubia Romero. Entrevista realizada por Nubia Agudelo Cely, en 6p. cit.
12 www.filo.uba.ar/contenidos/investigacion/institutos/antropo/Home/ [las
negritas son mias].

173



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

politicas y el correlato de intervenciones universitarias no solo
constituyeron un obstaculo al desarrollo y apertura de lineas de
investigacion, significaron procesos de exclusion de orientaciones
e investigadores por periodos prolongados. A partir de 1984, en el
marco de larecuperacion universitaria tras la tltima dictadura militar
(1976-1983), el ICA se reorganiza en las secciones de Antropologia
Biologica, Arqueologia, Etnologia y Folklore e incorpora en 1985
Etnohistoria y Antropologia Social. Esta estructura se mantuvo hasta
el ano 2007, momento en que se aprueba la creacion del Instituto de
Arqueologia.

[...] En la actualidad integran el Instituto un total de ocho (8)
Programas y sesenta y cinco (65) Proyectos de investigacion,
en los que participan ochenta y cinco (85) investigadores, ciento
veintiocho (128) becarios y cuarenta (40) tesistas de posgrado.
El ICA edita tres revistas de reconocida trayectoria: Runa, Archivo
de las Ciencias del Hombre, creada en 1948, publica trabajos del
conjunto de las secciones y produccion tedrica antropoldgica de
investigadores del ambito nacional e internacional; Cuadernos de
Antropologia Social, perteneciente a la seccion del mismo nombre
y Memoria Americana, de la seccién de Etnohistoria.

Las ideas implicitas en estos dos parrafos hacen referencia a elementos
sobre los que se ha reflexionado en el presente ensayo, y que paso a resumir:

174

— La configuracion de un Instituto que se oriente a la investigacion
como tarea sistematica requiere de un proceso largo, con varias
reformulaciones y reestructuraciones en su devenir historico.

— Es una trayectoria que requiere de una voluntad politica de superar la
“exclusidn de orientaciones e investigadores”; es decir, de una actitud
flexible y respetuosa de posiciones diversas.

— Se inserta en una estructura universitaria que difiere de la tradicional,
organizada en Facultades o Areas académicas poco comunicadas
entre si. La investigacion que trabaja con lineas se realiza en Centros
o Institutos que manejan una serie de Programas. Estos conducen, a su



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

vez, Proyectos, en los que participan actores diversos: investigadores,
becarios y tesistas de posgrado. Esta configuracion, al menos como
luce desde afuera, se asemeja a una red.

Por tlltimo, es necesario que todos estos actores de los procesos investigativos
tengan voz y cabida en las revistas y demas publicaciones.

Respecto de este ultimo punto, deseo afiadir un comentario que no se
desprende del texto sobre el ICA, sino de mi reflexion global respecto de las
reformas necesarias, que no son inicamente estructurales. Como decia Edgar
Morin, no se puede reformar la institucion (las estructuras universitarias)
si no se ha reformado antes los espiritus; y no se puede reformar los
espiritus si no se ha reformado antes a la institucién. Es preciso que el
nuevo ordenamiento se comprometa con una actitud ética que contemple la
solidaridad y la transparencia, que se acompatiie de esfuerzos para garantizar
y propiciar el buen uso de recursos y oportunidades, evitando que se vuelvan
patrimonio de unos pocos. Roberto Follari, en su libro La selva académica,
habla de los “silencios selectivos” y de otros comportamientos académicos
inscritos en la soterrada disputa por el poder, propia de todo campo (en el
sentido que da el francés Pierre Bourdieu a esta nocion). Concluye Follari:
«La afieja estructura de catedras acentliia estas tendencias, la inexistencia de
parametros mas modernos de manejo de la administracion, conllevan una
ineficacia que agudiza la necesidad de afincarse en el propio interés. Hay
factores institucionales que colaboran a que se produzca todo esto. No cabe
duda» (83).

Resumiendo lo planteado en este ensayo, la universidad ecuatoriana enfrenta
actualmente dos tipos de problematicas. Las de orden interno se relacionan
con su caracter constitutivo de campo, en el que la investigacion ha sido vista
como un factor de prestigio; también se refieren a las presiones que llevan
a la mercantilizacion de la educacion superior, ante las que se debe definir
una postura, sin abandonar la busqueda de conocimiento pertinente. Las
problematicas de orden externo se relacionan con las reformas en normativas,
procesos de administracion y estructuras que la sociedad reclama a las
universidades. Respecto de ambas categorias de problematicas, el trabajo

175



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

con lineas podria funcionar como un antidoto: contra la inercia y contra las
viejas practicas que se oponen al crecimiento, a la actitud dialogica y la
“horizontalizacion” en los procesos investigativos.

Las lineas pueden llegar a ser mucho mas que meros ejes ordenadores de
dicha actividad, pues potencian las inversiones econdmicas destinadas a
investigacion; articulan entre si proyectos de diversos actores; facilitan la
integracion y la continuidad de los esfuerzos de los equipos; fortalecen los
vinculos entre investigadores e institucion, asi como los nexos entre aquéllos
y la sociedad que los sostiene.!* Por otro lado, contribuyen a mejorar los
desempeiios institucionales en actividad investigadora, que es una de las
demandas de los procesos evaluacidon-acreditacion; fortalecen la coherencia
y solidaridad entre investigacion y docencia. En suma, ellas posibilitan
acometer el estudio de problemas vastos y complejos, pertinentes con las
problematicas institucionales, locales, del pais o la region y que pueden
generar, como resultado, un pensamiento critico, liberador.

13 Milagros Puertas de Garcia, “Disefio de lineas de investigacion en las Instituciones
Universitarias”, Biblioteca Lascasas, 2008; 4(1). Extraido el 3 de febrero de 2011 desde
http://www.index-f.com/lascasas/documentos/lc0300.php

176



Lineas de investigacion y dialogismo en los procesos investigativos

Fuentes de consulta:

Agudelo Cely, Nubia. “Las lineas de investigacion y la formacion de
investigadores: una mirada desde la administracién y sus procesos
formativos”. Revista Electronica de la Red de Investigacion Educativa
[en linea], Vol. 1, N.° 1 (Julio-Diciembre de 2004). Extraido el 7 de
febrero de 2011 desde http://revista.iered.org/vinl/html/ncagudelo.
html

Carvajal, Ivan. “Universidad y conocimiento”. pp. 15, 18 y 19-20,
respectivamente. Ponencia presentada en el Simposio Permanente
sobre la Universidad, realizado en Quito, en septiembre de 2009.
Disponible en  http:// www.lucaspachecoprado.com/archivos/
Simposio_Permanente sobre Universidad y Sociedad.pdf

Follari, Roberto. La selva académica. Los silenciados laberintos de los
intelectuales en la universidad. Rosario: HomoSapiens ediciones,
2008.

Garcia Guadilla, Carmen. “Balance de la década de los *90 y reflexiones
sobre las nuevas fuerzas de cambio en la educacion superior” en
Marcela Mollis (comp.) Las universidades en América Latina:
Jreformadas o alteradas? La cosmética del poder financiero. Buenos
Aires: Clacso, 2003: 17-37.

Chacin, Migdy y Magally Bricefio. Como generar Lineas de Investigacion.
Caracas: Universidad Nacional Experimental Simén Rodriguez, 2*
Edicion, formato electronico, CD Rom. Caracas: UNESR, LINEA-I,
2000 [1995]. Extraido el 31 de marzo de 2011 desde http://lineai.
netfirms.com/ArticulosAnteriores/GenerarLineas/seccion_3.htm

Mollis, Marcela, “Un breve diagnodstico de las universidades argentinas:
identidades alteradas”, en Marcela Mollis (comp.), Las universidades
en América Latina: jreformadas o alteradas? La cosmética del poder
financiero, Buenos Aires: Clacso, 2003.

Morin, Edgar. “De la réforme de ’Université”, ponencia presentada en el
Congreso Internacional Quelle Université pour demain? Vers une
evolution transdisciplinaire de [’Université, Paris, 1997. Extraido el
24 de mayo de 2011 desde http://basarab.nicolescu.perso.sfr.fr/ciret/
locarno/loca5c2.htm

177



Revista Pucara, N.° 24 (163-176), 2012

Padron Guillen, J. “El problema de Organizar la Investigacion, Linea de
Investigacion en Ensefianza/Aprendizaje de la Investigacion”.
Extraido el 7 de febrero de 2010 desde www.educar.org/articulos

Pesca de Acosta, Claudia Adriana y Liuval Moreno de Tovar, “Hacia
la redimension de las instituciones educativas. Una arquitectura
organizacional inteligente (Aportes para la construccion de un nuevo
paradigma”. Extraido el 31 de marzo de 2011 desde http://redalyc.
uaemex.mx/pdf/658/65823112.pdf

Puertas de Garcia, Milagros. “Disefio de lineas de investigacion en las
Instituciones Universitarias”. Biblioteca Lascasas, 2008; 4(1).
Extraido el 3 de febrero de 2011 desde http://www.index-f.com/
lascasas/documentos/lc0300.php

Pulido San Roman, Antonio. “Indicadores de calidad en la evaluacion del
profesorado universitario”. Extraido el 10 de octubre de 2010, desde
http://www.univnova.org/documentos/propios/APS/10.pdf

www.filo.uba.ar/contenidos/investigacion/institutos/antropo/Home/

178



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

La Geometria como herramienta para las Ciencias

Sociales y su relacion con el numero y la palabra
Geometry as a tool for social sciences
and its relationship with the number and the word

Omar A. Barriga
Universidad de Concepcion, Chile.
e-mail: obarriga@udec.cl

Guillermo Henriquez
Universidad de Concepcion, Chile
e-mail: ghenriqu@udec.cl

Resumen

Este ensayo presenta una critica relativamente pareja al estado actual del
debate de paradigmas metodologicos. Proponemos el uso de una herramienta,
la geometria, que debido a sus fundamentos matematicos puede ser atractivo
para los cuantitavistas, y que debido a sus representaciones graficas
puede ser atractivo para los cualitativistas. Tratamos de demostrar como
aproximaciones geométricas nos permiten hacer algunos intentos de percibir
los debates paradigmaticos, con fundamento en comun y comparable y, por
extension, cerrar un poco la brecha entre paradigmas metodologicos.

Palabras clave: investigacion cualitativa, investigacion cuantitativa,
numero.

Abstract

This paper presents an even critic to the present debate of methodological
paradigms. We propose to use Geometry as a tool which can be attractive to
quantitativists due to its mathematical background as well as to qualitativists
due to the graphic representations. We intend to demonstrate the way
geometric approximations allow us to perceive the paradigmatic debates
with a common and comparable foundation; moreover, as an extension, they
allow us to close the gap among methodological paradigms.

Key words: qualitative research, quantitative research, number.

Recibido: 14-07-2011. Aceptado: 12-12-11 179



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

Los paradigmas cualitativo y cuantitativo son construcciones sociales. Son
un conjunto de supuestos ontoldgicos, epistemologicos, metodoldgicos
y técnicos que, con el correr del tiempo, se han establecido como
configuraciones especificas de los supuestos antes mencionados. Estas
configuraciones especificas se han constituido en paradigmas metodoldgicos
precisamente porque han dado muy buenos resultados al momento de
realizar investigaciones cientificas sociales.

Sin embargo, estas mismas construcciones sociales se han reificado con el
tiempo a tal punto que son pocas las personas que estan dispuestas a considerar,
mucho menos elaborar, posturas novedosas frente a la investigacion
social. Actualmente estamos frente a intentos de compatibilizar el uso de
paradigmas metodoldgicos inconmensurables pero se dedica muy poco
tiempo a buscar alternativas a los paradigmas vigentes. Bericat (1998), por
ejemplo, en su excelente llamado a la triangulacion metodoldgica, no pone
en duda la viabilidad de los paradigmas; ¢l simplemente propone considerar
los beneficios de trabajar desde los dos paradigmas de forma unificada. El
grado de unificacion puede ser diverso, pero el objetivo es la unificacion
practica en nuestro quehacer.

Nos parece que la orientacion basica de la ciencia siempre debe ser de una
apertura a nuevas formas de pensar y de hacer ciencia. Muchos de los grandes
avances de las ciencias, cualquiera que estas sean, se deben precisamente al
hecho que algunas personas tuvieron el coraje de pensar fuera de la caja,
de extender sus formas de pensar mas alla de lo que siempre se les dijo que
deberia hacerse al hacer ciencia. ;Por qué, entonces, nosotros nos aferramos
tanto a nuestros paradigmas metodologicos? ;Por qué nos cuesta tanto
reconocer las bases comunes de los dos paradigmas metodoldgicos, es decir,
que ambos buscan generar conocimiento en torno a fendmenos sociales?

Las razones son variadas y muchas de ellas tienen que ver con aspectos
historicos y politicos referentes al desarrollo de las ciencias sociales. El
objetivo de esta presentacion no es entrar a revisar esta historia, eso seria
la tarea de un andlisis desde la sociologia de la ciencia en general y de la
sociologia de la sociologia en particular'. Nuestras reflexiones van mucho
mas por el lado de reflexiones llevadas a cabo por un investigador social.

''Ver, por ejemplo, los trabajos generados por Juan Piovani de la Universidad Nacional de
La Plata, junto con su equipo, sobre los desarrollos historicos de los debates metodologicos.

180



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

En el sentido anterior, la epistemologia es un tema permanentemente
presente para el investigador social. No es algo que restringe nuestro
accionar, sino mas bien un conjunto de reflexiones que debemos llevar
a cabo al momento de realizar investigacion. Tenemos la conviccion
que las tematicas que nos llevan a investigar, los tipos de conocimientos
que queremos construir, son el punto de despegue para realizar nuestras
reflexiones epistemologicas. Si nosotros, como investigadores, permitimos
que nuestros dogmas epistemologicos y metodoldgicos definan la forma
en que encausamos nuestras inquietudes cientificas y elaboramos nuestras
preguntas de investigacion, dificilmente podremos mantener esa amplitud
de criterio y ese espiritu creativo que deberia estar en el centro de toda
reflexion y actividad cientifica. Debemos reconocer, que estas inquietudes
y reflexiones nacen de nuestra propia experiencia como investigadores y
como docentes, por tanto no son el resultado de un estudio acabado de los
grandes epistemologos de/para/desde las ciencias sociales.

Como investigadores, siempre hemos considerado todo posible aporte a la
concrecion de nuestros objetivos de investigacion como validos a priori.
Con esto queremos decir que estamos dispuestos a considerar todo posible
abordaje metodologico y técnico al momento de disefiar una investigacion.
El criterio para seleccionar uno por sobre otro es simplemente la factibilidad
de que ese abordaje logre cumplir con nuestros objetivos a cabalidad; es
decir, ni siquiera considerar el método hasta no tener claro cuales son los
objetivos que debemos lograr. Si una técnica o método promete, se usara;
caso contrario, se dejara de lado. Reconocemos, por supuesto, que a veces
esto implica cambiar el tenor de la pregunta o de los objetivos pero eso es
parte del proceso de disefar una investigacion.

Por otro lado, como docentes, siempre nos ha preocupado la forma en que
nuestros alumnos ponen el carro metodoldgico delante de los bueyes de
los objetivos. Ambos hemos dictado una asignatura de cuarto afio de la
Carrera de Sociologia llamada Practica de Investigacion en el cual en el
primer semestre los alumnos elaboran una propuesta de investigacion y
en el segundo semestre la ejecutan. El primer dia del primer semestre les
preguntamos a nuestros alumnos sobre qué han pensado en torno a un tema
para investigar durante esta asignatura. La gran mayoria de ellos comienzan
sus respuestas con ‘“quiero hacer entrevistas en profundidad para...” o
“quiero aplicar una encuesta para...”. Frente a esto, la Uinica respuesta

181



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

posible ha sido “;cémo pueden definir un abordaje metodologico si atn
no tienen clara la pregunta de investigacidon y si ain no han revisado la
literatura cientifica sobre el tema para orientar su quehacer?”

La respuesta de ellos es invariablemente la misma: “porque la metodologia
A (o B) no permite llegar a la realidad” (aqui pueden insertar cualitativa o
cuantitativa sin que cambie el punto que ellos y nosotros estamos tratando
de presentar). He alli el problema, en sus primeros 3 afios de estudios
universitarios, los estudiantes ya han optado por uno de los paradigmas y
rechazan, a priori, el otro. El paradigma ha dejado de ser un conjunto de
supuestos ontologicos, epistemoldgicos, metodoldgicos y técnicos que han
servido para abordar tematicas relevantes, se ha convertido en un dogma
de fe que no se cuestiona, que se debe aceptar sin reflexion critica y, en
nuestra opinidén lo mas triste de esto, que los lleva a rechazar las posturas
alternativas y a aquellas personas que se adhieren a ellas. En fin, los
paradigmas metodologicos asi entendidos y aplicados son excluyentes y
marginadores.

Una critica a los paradigmas vigentes

El rechazo del otro que ocurre al aferrarnos a uno u otro paradigma
metodoldgico es triste en si pero es doblemente triste porque, en nuestra
opinion, se sustenta en dos errores graves cometidos por los adherentes a los
paradigmas vigentes. Errores que hacen casi imposible intentar cerrar las
brechas existentes entre paradigmas.

Los cuantitativistas han caido en lo que solemos llamar el fetichismo del
nimero. El nimero, para estos investigadores, se ha convertido en el fin
ultimo de su quehacer como cientificos. Esto es visible en el momento que
leemos investigaciones cuantitativas y nos percatamos de la predileccion
de estos investigadores por poner el mayor nimero de decimales posibles
detras de la coma. Es muy comun leer investigaciones en que los resultados
numéricos se presenten con el mismo nimero de digitos que nos arrojan
los computadores, como si eso fuese un indicio de mayor precision. Sin
embargo, estos mismos investigadores obvian los errores estandar que nos
indican que las mediciones pueden ser validas solamente al primer decimal.
Esto se repite al momento de discutir los resultados. Pregtintense, ;por qué
cuando una encuesta politica arroja resultados con un margen de error de

182



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

+ 4%, nadie pone en duda que el estimador puntual se presente como, por
ejemplo, 43,72%? ;O que el estimador de un coeficiente de regresion se
presente como 1,3758 y el error estandar de la columna del lado sea de
0,8392?

Nuestra respuesta es porque hemos caido en el fetichismo del numero.
Nos hemos olvidado de algo fundamental, algo que nuestros colegas
cualitativistas deberian saber muy bien, pero que tampoco estan dispuestos a
admitir: que el nimero es un simbolo que requiere ser interpretado. Cuando
un investigador cuantitativista genera una discusion en torno al 43,72% que
sus resultados arrojan pero ignora (o elude) lo que sus mismos nimeros le
indican en torno al error estdndar, ha perdido de vista que ese ~44% nos
dice algo sobre algiin fendmeno en particular. Ese ~44% es un insumo para
el investigador; es un elemento de informacidén que nos permite generar un
discurso coherente sobre el fendmeno que estamos estudiando, no es un fin
en si. El niamero es el granito de arena en torno al que se elabora una trama
extraordinariamente compleja de interpretaciones.

Habiendo criticado a los cuantitativistas por obviar algo tan simple como
el hecho que los numeros deben ser interpretados y que no son un fin en si
mismos, ahora debemos dirigir nuestras criticas a los cualitativistas por un
error que ellos cometen y que hace muy dificil establecer puntos de contacto
entre ambos campos. Los cualitativistas se han olvidado que, les guste o
no, la matematica es un lenguaje. Los cualitativistas siempre hablan de la
riqueza del lenguaje natural, de las multiples formas de expresar conceptos,
de las variadas formas de vincular conceptos pero en ningiin momento
estan dispuestos a reconocerle estas mismas capacidades al lenguaje de las
matematicas.

La matematica tiene sustantivos, verbos, adjetivos, adverbios, etc. Es un
lenguaje que tiene sus propias reglas sobre como relacionar estos diferentes
conceptos; tiene su propia semantica y gramatica. De hecho, la matematica,
hasta el siglo XVI se formulaba con palabras y no con los simbolos que
conocemos hoy en dia. La matemadtica es un producto del consenso entre
seres humanos en torno al sentido y significado de los simbolos y de las
reglas sobre operaciones con esos simbolos. En este sentido, es igual a
cualquier otro lenguaje.

183



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

Nos atrevemos a decir que la gran razén por la cual se le niega este estatus
lingiiistico a la matematica es precisamente la dificultad que muchos
tenemos para aprenderla.? Caemos en una suerte de justificacion facil al
decir que en realidad la matematica no puede representar la realidad cuando
lo que est4 operando aqui es nuestra incapacidad de entender este lenguaje.
Es equivalente a decir que los chinos no son capaces de entender la realidad
social porque yo no entiendo los simbolos ni las reglas de uso de los simbolos
lingtiisticos chinos.

Tenemos mas que claro que el lenguaje nos “ayuda a estructurar la realidad’.
Obviamente, la matemadtica, como lenguaje, también impone ciertas
limitaciones sobre cdmo nosotros podemos estructurar la realidad. Pero eso
no es diferente a las limitaciones que nos impone el castellano, el inglés, el
ruso o el chino. De hecho, el ejemplo del chino es muy esclarecedor dado
que su estructura lingiiistica es extremadamente diferente a la estructura de
los idiomas europeos. El simple hecho que el chino es pictografico y no
alfabético lo libera de la linealidad inherente al idioma occidental. Es decir,
la linealidad que nos parece tan normal en occidente se ve reflejado en el
uso lineal de letras, seguido por el uso lineal de palabras, seguido por el uso
lineal de frases para transmitir significado. La percepcion necesaria de la
escritura china permite (o es el resultado de) una cosmovision mucho menos
lineal. Al fin de cuentas, entender la sociologia elaborada y explicitada por
un socidlogo chino va mucho mas alla de simplemente tratar de entender los
simbolos, exige entender una cosmovision extremadamente diferente a la
que la mayoria de nosotros manejamos. Entonces, ;por qué no rechazamos
la sociologia china al igual que rechazamos la sociologia cuantitativa?

En nuestra opinion, los cualitativistas rechazan la matematica porque
no reconocen su estatus como lenguaje. Los cuantitativistas tampoco se
preocupan del estatus de lenguaje de la matematica en el sentido que, al caer
en el fetichismo del nimero, se olvidan que el objetivo de la matematica es
transmitir contenido, ideas, al igual que cualquier otro lenguaje. Creemos
que necesitamos rescatar esta nocion del uso del lenguaje para transmitir
contenido e ideas y aplicarla a ambos paradigmas para intentar cerrar la
brecha entre paradigmas.

20, de los problemas que nuestros sistemas educacionales tienen para ensenarla.
> A nivel epistemologico, nos ayuda a aprehender la realidad. Esto dista del
planteamiento ontologico que el lenguaje construye la realidad.

184



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

Digresion sobre la logica

Habiendo hecho referencias a la cosmovision china en los parrafos
anteriores, quisiéramos detenernos un poco para rescatar un elemento
importante de esa cosmovision. La ciencia occidental, al menos la ciencia
social dado que las ciencias naturales ya se han abierto en esta direccion,
aun se fundamenta en la légica aristotélica que nos dice que las cosas son
verdaderas o falsas y que no existe una posibilidad intermedia. Creemos
que este supuesto de base en nuestro pensamiento cientifico juega un rol
preponderante en el debate paradigmatico: como las cosas son verdaderas
o falsas, uno de los paradigmas debe ser verdadero y el otro falso. Por lo
tanto, nos aferramos a uno porque efectivamente lo creemos verdadero, pero
no nos percatamos de la exigencia logica que nos dice que no es posible que
los dos sean verdaderos. Si pudiéramos quebrar con esa exigencia logica
de mutua exclusion (del tercero excluido), es posible que podamos abrirnos
a la posibilidad de posturas intermedias que digan si, efectivamente puedo
mezclar un poco de A con un poco de no-A.

Esta mezcla de un poco de A y un poco de no-A es exactamente lo que
la cosmovisidn china, expresada por la filosofia tradicional del Taoismo
y su extension moderna a la logica difusa o borrosa (fuzzy logic), intenta
hacer.* La posibilidad de que algo sea un poco A y un poco no-A no niega
la situacion aristotélica de la negacion del tercero excluido, simplemente
la reconoce como un caso particular a ser determinado empiricamente. En
esencia, las opciones pueden ser mutuamente excluyentes como pueden no
serlo, pero eso es una determinacion empirica, no un apriorismo dogmatico.

Una propuesta

Como principio de base, creemos que existe algo fuera de nuestra propia
subjetividad. Ese algo que estd afuera esta intimamente ligado a mi
subjetividad y mi subjetividad esta intimamente ligada a lo que hay alla
afuera. También creemos que otros seres humanos comparten este principio
de base. De ser asi, nos parece una opcion absurda excluir a priori cualquier
intento elaborado por otras personas para entender ese algo. Cualquier

* Ver, por ejemplo, Kosko, B. 1993. Fuzzy Thinking: The New Science of
Fuzzy Logic. Hyperion.

185



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

vision que pudiese aportar a nuestra comprension de ese algo merece ser
considerada. Si solamente estamos dispuestos a considerar posibles aportes
de aquellos que ya piensan como yo, /qué sentido tiene comparar visiones?
Volvamos a la idea de que el lenguaje nos sirve para transmitir contenidos
e ideas y agregar que entendemos la transmision de contenidos e ideas
esencialmente como la transmision de conceptos y de relaciones entre
ellos. Esto se puede hacer con palabras para representar conceptos y las
herramientas gramaticales para vincular conceptos y representar relaciones.
Estas relaciones pueden ser de equivalencia, de orden o de cantidad.

Estos tres tipos de relaciones se pueden expresar con un lenguaje natural
sin mayores complicaciones. Sin embargo, si bien reconocemos la utilidad
de la matematica para establecer relaciones del tercer tipo, a menudo
nos olvidamos que las tres relaciones se pueden expresar con lenguaje
matematico. Esto es exactamente lo que Stevens® planteaba al introducir la
nocion de niveles de medicion:

Nominal — el nimero cumple exclusivamente una funcioén de equivalencia,
nos ayuda a nombrar algo, como, por ejemplo, el rol del nimero en
la camiseta de un jugador de fitbol. Obviamente, el jugador que usa la
camiseta 20 no es la suma de los jugadores que usan las camisetas 9 y 11.

Ordinal — el nimero cumple exclusivamente una funcion de ordenamiento,
nos ayuda a ordenar fenomenos. El juego de nifios “me quiere mucho,
poquito, nada” refleja un simple ordenamiento de tres categorias. Estas
podrian nombrarse 3, 2, 1 o 1000, 100, 1 o 1000000, 57, 4; en todos estos
casos nos aprovechamos de la ordinalidad de los numeros para reflejar el
orden explicito en las palabras.

Intervalar y Razon — si bien técnicamente son diferentes, aqui queremos
simplemente rescatar el hecho que en este caso, los nimeros tienen un sentido
de cardinalidad; es decir, de cantidad vinculado al simbolo numérico. Aqui
los nimeros asumen sus roles tradicionales de reflexiones de cantidad de
algo y, por ende, no requieren mayores especificaciones.

5 Stevens, S. S. 1946. “On the Theory of Scales of Measurement”. Science 103 (2684):
677-680.

186



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

Entonces, si los numeros pueden reflejar relaciones puramente cualitativas,
como son las relaciones de equivalencia categérica; relaciones puramente
cuantitativas, como son las relaciones de cantidad; y relaciones mixtas cuali/
cuanti, como son las relaciones de orden, ;Coémo podemos utilizar este
terreno comun para pensar un abordaje distinto, que no caiga rapidamente
en ninguno de los dos campos tradicionales?

La respuesta que se nos vino a la mente es mediante el uso de la geometria.®
El diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola define la
geometria como “estudio de las propiedades y de las medidas de las figuras
en el plano o en el espacio”. La geometria, como forma de interpretar el
mundo, como lenguaje, nos podria permitir cerrar un poco la brecha cuanti/
cuali. La geometria nos entrega herramientas matematicas para examinar
similitudes y diferencias, para examinar distinciones, usando formas graficas
y relaciones espaciales. Es decir, la geometria nos permite interpretar el
mundo de forma grafica, con dibujos y formas, sin caer en el fetichismo
del numero pero rescatando formas matemadticas que tratan los temas de
equivalencia y orden, criterios bastante mas cualitativos que cuantitativos.

Un punto en un espacio puede representar un concepto. Otro punto en el
espacio puede representar un concepto diferente. Las distancias entre estos
dos puntos pueden representar el grado de similitud/diferencia entre estos
dos conceptos. En el mundo del analisis cuantitativo esto se ve claramente
representado en el uso de técnicas de reduccion de dimensionalidad, como
son los analisis factoriales. En el mundo del analisis cualitativo, esto se ve
claramente representado en el uso de mapas conceptuales para establecer
relaciones entre conceptos. En ambos casos, se utilizan representaciones
gréaficas de la informacion proveniente de diversas fuentes para facilitar el
proceso de hacer sentido de esa informacion.

A continuacion, presentamos algunas aproximaciones geomeétricas que
hemos usado en el aula, con muy buenos resultados, para representar las
relaciones entre saberes humanos y las relaciones entre las diferentes ciencias
sociales y entre las diversas corrientes tedricas de la sociologia moderna.

¢ Reconocemos que el uso de la geometria en la sociologia no es novedoso, dado que
Simmel ya lo habia hecho en su Sociologia. Estudio sobre las formas de socializacion (1908).

187



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

El plano alfa de los saberes

Por mucho tiempo, para nosotros, fue un problema dejarles claro a nuestros
alumnos que la ciencia es una forma de generar saberes al que puede recurrir
el ser humano; una entre varias. El Fusilamiento en el Monte Pio de Goya,
Les Miserables de Victor Hugo y La Balsa de Medusa de Géricault son
todos intentos por parte de personas de suma capacidad mental de tratar de
hacer sentido del mundo que los rodeaba, y de representarlo. Reconocemos
que no necesariamente son abordajes cientificos pero eso no significa que
no puedan ser aportes importantes para la comprension del mundo europeo
al fin del siglo XVIII e inicio del XIX. Como ser humano, estos aportes
me permiten desarrollar una mejor vision de ese mundo. El hecho de
que no sean cientificos no les resta utilidad en ese respecto. Por lo tanto,
hemos intentado desarrollar una postura esencialmente gnoseoldgica que
nos permita reconocer los aportes de otras disciplinas sin caer en esa
sobre valoracion del conocimiento cientifico tan popular en el siglo XXy,
aparentemente, en el siglo XXI. Hemos partido por simplificar el problema
lo mas posible. Siguiendo una légica que hemos denominado, casi de forma
ludica, analisis de componentes teoricos, hemos tratado de identificar dos
dimensiones bésicas que subyacen todo tipo de generacion de saberes.
Nuestros esfuerzos nos han llevado a identificar dos dimensiones bdsicas: la
dimension de la cosa pensante y la dimension de la cosa pensada.’

La dimension de la cosa pensante representa las capacidades bésicas de
reflexion que tiene el ser humano. De entre las muchas que se pueden
reconocer, hemos seleccionado la capacidad de reflexién racional y la
capacidad de reflexion emocional que el ser humano puede traer a colacion en
el momento de procesar una experiencia.® Sin embargo, siendo fiel a nuestro
rechazo a priori de la logica aristotélica, no creemos que estas capacidades
de reflexion operen de forma aisladas en nuestra consciencia.” De hecho,

7 Barriga, O. y Henriquez, G. 2005. “Repensando el conocimiento y la ciencia para
la investigacion social del Siglo XXI: Algunas reflexiones preliminares”. Cuadernos de
Trabajo Social, N.° 1, Universidad San Sebastian, Chile.

8 Téngase presente que no es nuestra intencion limitarnos a experiencias reales. Ambos
somos partidarios del Teorema de Thomas y reconocemos abiertamente que la experiencia
percibida por un ser humano no necesariamente es una fiel representacion de una “realidad
externa”.

® Reconocemos, sin embargo, que los procesos racionales y emocionales se llevan a cabo
en areas diferentes de nuestro sistema nervioso. Pero esto no quita que, dentro de nuestras
apreciaciones subjetivas, estas capacidades operan de forma paralela.

188



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

nosotros representamos esta capacidad reflexiva como una dimension Uinica
cuyos polos representan, por un lado, una reflexion exclusivamente racional
y, en el otro polo, una reflexion exclusivamente emocional (ver Figura N.°

).

100% Razén 100% Emocién
0% Emocion 0% Razon

Figura N.° 1: La dimension de la cosa pensante

La idea bésica es que, frente a cualquier experiencia, los seres humanos la
procesamos desde algun lugar representado por areas particulares en esta
dimension. Si el proceso es mas bien racional que emocional, estamos en
el lado izquierdo de la dimension; si el proceso es mas bien emocional que
racional, estamos en el lado derecho de la dimension. Nétese que estas no
son posiciones exactas, si no relativas. Mas alin, notese que simplemente
estamos reconociendo que los seres humanos no sélo piensan, sino que
también sienten; algo que les cuesta reconocer a los cientificos pero que
cualquier persona puede asegurar. De hecho, no es poco comun escuchar
una ponencia en el ambito cientifico y concluir que el argumento nos
parece correcto (racionalmente) pero que no nos convence a nivel intuitivo
(emocionalmente).

La dimension de la cosa pensada se relaciona con las formas en que los seres
humanos registramos experiencias, sean estas “reales” o no. Una vez mas,
entendemos las distinciones en cuanto a las formas de registrar experiencias
en forma de una dimension continua en que los polos se definen por grados
de abstraccion (ver Figura N.° 2). En un extremo, tenemos aquellos registros
que simplemente registran el percepto, la sefial recibida por nuestro cerebro
sin procesamiento adicional. Los mejores ejemplos de esto tienen que ver
con memorias olfativas mas que de otros tipos.

100% 100%
Percepto Concepto

Figura N.° 2: La dimension de la cosa pensada

189



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

En el otro extremo, tenemos aquellos registros que estan totalmente
desvinculados de cualquier estimulo sensorial; es decir, registros que son
100% conceptuales. Nuevamente, es nuestra apreciacion que el ser humano,
cuando registra informacion, la puede registrar en diversas ubicaciones
dentro de este continuo. Mas alin, los tipos de registros no son mutuamente
excluyentes, podemos establecer registros de nuestros procesos de reflexion,
sean estos racionales o emocionales, que cubren una amplia gama de
registros de sensaciones directas y registros de sensaciones “abstraidas” en
forma de conceptos.

El cruce de estas dos dimensiones basicas del saber humano (Figura N.°
3) la denominamos “el plano alfa de los saberes”. Como cruce de dos
dimensiones representadas por dos lineas rectas, el plano alfa es un plano
geométrico dentro del cual podemos ubicar los diferentes tipos de saberes
del ser humano sin caer, necesariamente, en exclusiones arbitrarias. Mas
aun, la impresion visual que queda al cruzar las dos dimensiones es de
compartimientos estancos, por lo cual consideramos mas apropiado eliminar
las lineas que definen las dimensiones y dejar s6lo a los conceptos que
definen los extremos (Figura N.° 4).

Razén Razén
Ciencia Filosofia
Percepto Concepto Percepto Concepto
Arte Ideologia
Emocion Emocion
Figura N.° 3: El plano alfa de los saberes Figura N.° 4: El plano alfa de los saberes

(sin lineas divisorias)

En la Figura N.° 4 nos hemos tomado la libertad de incorporar cuatro
grandes areas del saber humano en funcién de nuestras apreciaciones de
estos saberes en relacion a las dos dimensiones basicas. La ciencia, como
forma de generar saberes, prioriza el uso de la razén y la observacion directa
(el percepto) mientras que la filosofia también prioriza el uso de la razon

190



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

pero tiende a trabajar con conceptos bastante més abstractos. Ahora, hay
que tener presente que existe una gran area nebulosa entre la ciencia y la
filosofia, es cosa de examinar la sociologia empirica, la teoria socioldgica
y la teoria social para aprehender este continuo en nuestra disciplina. Esta
area nebulosa es exactamente lo que el plano alfa quiere recoger, el hecho
que las distinciones basicas no son de tipo blanco y negro (una vez mas, el
legado de Aristdteles) sino de graduaciones de gris (el legado de Lao-Tse'?).
Por el otro lado, el arte nace de lo que es esencialmente el cruce entre el
percepto y la emocidon mientras que la ideologia, sea esta de corte politico,
religioso u otro tipo, nace del cruce entre el concepto abstracto (como,
por ejemplo, justicia) y la emocidén o sentimiento. Nuevamente se debe
reconocer que estas distinciones no son totalizantes. Ciertamente existen
elementos de racionalidad en ambos, al igual de que existen elementos de
emocidn en la ciencia y la filosofia. No nos olvidemos que la ciencia siempre
tiene en su nucleo un elemento de fe, de ideologia, y de arte y creatividad.

En fin, lo que hemos intentado hacer aqui es utilizar simples herramientas
geométricas para representar de una forma muy simple un conjunto de
relaciones entre diferentes formas y campos de saber que, contrariamente
a las visiones tradicionales, consideran estas diversas formas de generar
saberes como opciones diferentes por parte del actor pensante, el sujeto,
frente a cuales de sus capacidades quiere usar para generar esos saberes y,
mejor aun, les permite vincular las diferentes formas de generar saberes sin
negar las otras de manera arbitraria.

El Plano Alfa del Objeto de Estudio

El Objeto de Estudio, desde nuestra Optica, debe definir las perspectivas
tedricas, metodoldgicas y epistemologicas que guian una investigacion, y no
a la inversa. Esta es una declaracion de principio, un axioma bésico sobre la
forma en que nosotros creemos que se ha hecho buena ciencia. Sin embargo,
el estado de nuestras disciplinas hoy en dia es tal que la gran mayoria de los
investigadores, y ciertamente la mayoria de nuestros estudiantes, definen

10 El libro basico del Taoismo, el Tao Te Ching, se atribuye a Lao-Tse aunque el tema de
su autoria aun se discute en circulos académicos.

191



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

sus Objetos de Estudio desde posturas restringidas, donde el Objeto es
forzado a ajustarse a las posturas tedricas, metodoldgicas y epistemoldgicas
del investigador.

Hemos intentado, por lo tanto, elaborar una aproximacién al Objeto de
Estudio que sea relativamente flexible frente a las grandes posturas tedricas,
metodologicas y epistemologicas. Es decir, nuestra pregunta fundamental
es ;Como podemos empezar a pensar un Objeto de Estudio desde una
perspectiva amplia que permita, en principio, cualquier postura teorica,
metodologica y epistemologica?

Si logramos hacer eso, es posible que podamos seleccionar las teorias,
metodologias y epistemologias mas adecuadas para abordar nuestro Objeto,
con fundamentos amplios e incluyentes, en lugar de restringirnos a nuestro
paradigma favorito y la exclusion a priori de posturas alternativas que
eso conlleva. Obviamente nuestro argumento es que toda postura debe ser
considerada, no que toda postura debe ser aceptada. Sin embargo, rechazar
una postura deberia ser el resultado de un profundo proceso de reflexion
critica y no simplemente de descalificaciones a lo ajeno por ser ajeno.

Creemos haber encontrado una posible respuesta al pensar sobre la
naturaleza del Objeto de Estudio principal en las ciencias sociales... el
“fendmeno social”. Pero, ;qué es un “fendémeno social”? El Diccionario de
la Lengua Espanola define fendmeno, en su primera acepcion, como “toda
manifestacion que se hace presente a la consciencia de un sujeto y aparece
como objeto de su percepcion” y social, también en su primera acepcion,
como “perteneciente o relativo a la sociedad”. Si bien la definicion de
fendmeno nos parece adecuada, la definicion de social nos parece un tanto
amplia y difusa; mas vale preguntarse ;qué caracteristica en especial debe
tener una “manifestacion que se hace presente a la consciencia de un sujeto
y aparece como objeto de su percepcion” para ser merecedora del apelativo
social? Esta pregunta exige un abordaje un poco diferente.

Para ello, partamos por establecer algunos conceptos de base. Nosotros
concebimos al sujeto como un ente con corporalidad y mente. Cabe hacer
presente que no estamos haciendo un planteamiento sobre “la realidad” del
sujeto, sino solamente sobre una concepcion; nuestra afirmacion tiene fines

192



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

expositivos (esperamos que la utilidad de esta concepcion se haga evidente
mas adelante). Esta mente tiene capacidades de percibir, procesar y almacenar
experiencias. Al conjunto de experiencias mantenidas en esta mente y a las
capacidades de esa mente le hemos asignado el término “subjetividad”.

Las experiencias que componen la subjetividad son de diversos tipos:
desde sensaciones directas tal como fueron percibidas por nuestros sentidos
hasta los conceptos mas abstractos que hayamos sido capaces de elaborar.
No nos pronunciamos en absoluto sobre la “realidad ontoldgica” de estas
experiencias en el sentido que la experiencia, si es retenida dentro de esta
subjetividad, es “real” en cuanto a su existencia dentro de ese sujeto.

Dada esta definicion de subjetividad, definimos un fenémeno social como
cualquier fendmeno sobre el cual dos 0 mas sujetos compartan subjetividad.
Es decir, para nosotros, social es un adjetivo que hace referencia a una
caracteristica particular de cualquier fendmeno, que el fenomeno genere
impresiones en subjetividades y que un conjunto de sujetos tengan algunos
elementos de esas impresiones en comun. Si dos 0 mas sujetos comparten
en cualquier medida elementos de su subjetividad, entonces el fendmeno
en torno al cual se comparten subjetividades es un fendémeno social. Estos
fenomenos pueden ser materiales o ideacionales.

Si bien esto parece llevarnos a una postura esencialmente interaccionista o
fenomenologica, no es necesariamente asi. Aqui no hay un planteamiento
sobre la necesidad que los sujetos estén conscientes de que comparten
subjetividades, ni a que haya interaccion (aunque las consideramos como
posibilidades empiricas). Ciertamente esta postura estd abierta a una
aproximacién interaccionista clasica donde el compartir subjetividad es
el resultado de una interaccion simbolica entre los sujetos. Sin embargo,
también estd abierta a la posibilidad de que el compartir de las subjetividades
se deba a las similitudes entre las posiciones estructurales que ocupan los
sujetos (e.g.: conciencia de clase), sin que ellos estén concientes de la
existencia del otro particular. Esta compatibilidad entre posturas teoricas
(y las extensiones metodoldgicas y epistemoldgicas que ellas acarrean) es
exactamente lo que buscamos al plantear una forma de “pensar un Objeto de
Estudio desde una perspectiva amplia que permita, en principio, cualquier
postura tedrica, metodoldgica y epistemoldgica”.

193



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

Ahora, s1 los fendmenos sociales son fendmenos sobre los cuales se
comparten subjetividades, entonces, el Objeto de Estudio primordial de las
ciencias sociales es, en nuestra opinidn, la subjetividad compartida. Las
ciencias sociales, en su niicleo mas bésico, intentan responder las preguntas:
(Qué subjetividades compartimos? ;Como llegamos a compartirlas?, y ;qué
consecuencias tiene el hecho que las compartamos?

Si lo fundamental de los fendmenos sociales es que son aquellos fenomenos
que generan subjetividades compartidas entre dos o0 mas personas, entonces,
[cudles serian las dimensiones mas bdsicas que podriamos utilizar para
pensar nuestros objetos preliminares? Para intentar una respuesta inicial
debemos pensar sobre este Objeto de Estudio desde sus dimensiones mas
basicas. Por un lado, la relacion entre lo interno al sujeto y lo externo al
sujeto en cuanto a sus aportes relativos a la generacion de subjetividades
individuales y, por el otro, los factores condicionantes y emergentes que se
vinculan a la forma en que esas subjetividades individuales tengan elementos
en comun, a ser compartidas.

Examinemos la primera dimension, la dimension subjetividad. Si nos
preguntamos ja qué se puede atribuir aquello que se ha incorporado
dentro de la subjetividad?, las respuestas mas basicas son dos: a aquellos
procesos internos a esa subjetividad y a aquellos procesos externos a esa
subjetividad. Estas dos respuestas representan los polos opuestos de la
primera dimension del objeto de estudio: las apreciaciones subjetivas que
tienen las personas se deben a una mezcla entre aquellas cosas que ocurren
fuera del sujeto (extra-subjetivas) y a aquellas cosas que ocurren dentro del
sujeto (intra-subjetivas). Al igual que en el caso del plano de los saberes,
los polos totalizantes son herramientas heuristicas, nuestra posicion es que
las apreciaciones de cualquier sujeto son el resultado de un conjunto de
procesos extremadamente complejos que vinculan lo interno con lo externo
y que, mds aun, el peso relativo de lo interno y lo externo, para cualquier
fendomeno en particular, es una pregunta empirica mas que un apriorismo
dogmatico.

Es decir, el compartir subjetividad tiene al menos dos origenes: la capacidad
interna del sujeto y el entorno que rodea al sujeto. Al tener estos dos origenes,
queda claro que el juego entre ambos origenes no puede ser definido de una
forma abstracta que sea valida para toda experiencia, mucho menos todo

194



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

conocimiento. Dos personas pueden tener diferencias interpretativas sobre
un objeto, pero ambos pueden reconocer la existencia de ese objeto. Al ser
asi, la subjetividad compartida puede provenir de semejanzas en las formas
en que los dos interpretan el objeto como también de las caracteristicas
inherentes al objeto. Por ejemplo, si dos personas ven un libro, ambos pueden
simplemente compartir el reconocimiento de que tienen en su presencia un
objeto fisico (probablemente el nivel mas bajo de subjetividad compartida).
En este caso, es la simple presencia del libro, un factor externo, que afecta
principalmente el compartir de subjetividades. Sin embargo, ambos pueden
tener la misma (o similar) opinion sobre la obra. Si este fuese el caso, el
compartir proviene mas de los procesos internos interpretativos que de las
caracteristicas inherentes al libro.

Diferentes objetos de estudio van a reflejar, entonces, diferentes formas de
entrelazado de estos dos origenes. Nuestra postura es que ésta es la primera
reflexion que cualquier investigador debe hacer al pensar en un Objeto de
Estudio: ;a qué mezcla de factores internos y externos al sujeto se debe la
subjetividad compartida en torno a este fendémeno en particular? Diferentes
Objetos de Estudio nos deberian llevar a diferentes respuestas a esta
interrogante. Por ende, todo Objeto de Estudio de las ciencias sociales se
puede caracterizar por su naturaleza en relacion al sujeto (interno o externo).

Al examinar la segunda dimension, la dimension compartir, estamos
respondiendo la pregunta ;En qué aspecto del compartir radica mi interés
en el objeto preliminar? Nuevamente las respuestas mas basicas son dos:
pueden interesarnos los aspectos que condicionan o estructuran el compartir
o pueden interesarnos los aspectos que emergen del compartir. Pero
debemos recordar que estos son polos heuristicos, su utilidad radica en que
nos permiten comenzar a pensar nuestro Objeto de Estudio focalizando
nuestro interés en particular sin caer en a prioris epistemologicos, teoricos
o metodologicos. Es decir, nos estamos preguntando qué es lo que mas
nos interesa; pregunta fundamental dado que es la respuesta lo que nos
va a orientar en la busqueda de referentes epistemologicos, tedricos y
metodologicos.

El polo inter-subjetivo es el polo que define los procesos emergentes

que pueden resultar de subjetividad compartida, la interaccién simbdlica
es el ejemplo clésico. El otro extremo, el polo trans-subjetivo, es aquel

195



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

que representa una orientacion de nuestro estudio hacia los factores
condicionantes, o estructurantes, de la subjetividad compartida, aquellos
aspectos que “cruzan” las subjetividades; el estructuralismo es el ejemplo
clasico de esta orientacion. Al igual que el caso del primer eje, la mayoria de
nuestros objetos de estudio reconoce la existencia de factores condicionantes
y emergentes pero nuestro interés en el tema nos lleva a concentrar nuestros
esfuerzos investigativos otorgandole mayor relevancia a uno de los dos
extremos, resultando asi en una posicion intermedia a lo largo de esta
dimension.

Si aceptamos la definicion de estos dos continuos, el paso siguiente es ver
qué ocurre cuando cruzamos los ejes para definir el plano alfa del objeto de
estudio (ver Figura N.° 5).

Polo Extra-Subjetivo

Polo Polo
Trans- Inter-
Subjetivo Subjetivo

Polo Intra-Subjetivo

Figura N.° 5: El plano alfa del objeto de estudio

Vale destacar que, al igual que en el plano anteriormente presentado, los ejes
dibujados en el plano tienden a dar la impresion de compartimientos estan-
cos. Nada podria estar mads lejos de lo que queremos plantear. El plano debe
ser entendido como un espacio abierto donde nuestras reflexiones en torno
a las dos dimensiones basicas nos llevan a ubicar nuestro objeto de estudio
en un area particular del plano (ver Figura N.° 6).

196



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

Polo Extra-Subjetivo

Disefio de Disefio de
Encuesta Observacion
Polo Polo
Trans- ) Inter-
Subjetivo Disefio Disefio de Subjetivo
Analisis

Experimental
Textual

Polo Intra-Subjetivo

Figura N.° 6: El plano alfa del objeto de estudio, sin lineas divisorias

Al poder establecer el area general donde se puede ubicar nuestro objeto de
estudio, podemos intentar identificar aquellas teorias, metodologias y epis-
temologias que son mas “relevantes” para ese tipo de objeto de estudio. Si lo-
gramos eso, efectivamente tenemos una forma de comenzar a abordar nues-
tro objeto que es anterior a la teoria, metodologia y epistemologia. De hecho,
hemos optado por denominar este abordaje como precientifico, anterior a
la ciencia propiamente tal, ya que en trabajos anteriores hemos definido la
teoria, metodologia, empiria y epistemologia como los cuatro pilares de la
ciencia, y ahora estamos tratando de pensar el Objeto antes de hacer las re-
flexiones teodricas, metodoldgicas, empiricas y epistemolodgicas necesarias.'!

Usemos este lente preliminar para preguntarnos sobre cémo podemos
entender las relaciones entre las grandes tematicas de las ciencias sociales
(Figura N.° 7).

Polo Extra-Subjetivo

Polo Polo
Trans- Inter-
Subjetivo Subjetivo

Polo Intra-Subjetivo

Figura N.° 7: El plano alfa del objeto de estudio, enfocando las grandes tematicas de las ciencias sociales.

! Barriga, O. y Henriquez, G. 2003. “La presentacion del Objeto de Estudio”. Cinta de
Moebio, septiembre, N°. 17 (www.moebio.uchile.cl).

197



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

En la Figura N.° 7 se puede apreciar una relacion bastante clara entre lo
que se podria denominar las cuatro grandes temadticas de la ciencia social.
La sociedad seria el objeto esencialmente externo pero condicionante de
la subjetividad compartida entre seres humanos. La cultura seria el objeto
esencialmente externo pero emergente de la subjetividad compartida.
Obviamente la sociedad y la cultura no pueden ser divididos de forma total
pero si nos parece que podemos hacer una distincidén en cuanto a enfoque.
Cuando hablamos de sociedad, esa definicion tiende hacia lo estructural y
cuando hablamos de cultura la definicion tiende a lo emergente. Ciertamente
cada uno tiene caracteristicas “del otro lado” del continuo, pero la relacion
de base se puede apreciar. Mads atn, la psiquis es esencialmente pero no
exclusivamente interna y condicionante de la subjetividad compartida y
el significado es interno y emergente de la subjetividad compartida. Esta
relacion de tematicas nos lleva casi automaticamente a realizar una division
del plano en funcidén de las principales disciplinas de la ciencia social (Ver
Figura N.° 8).

Polo Extra-Subjetivo

Sociedad Cultura socicdad ad
Polo Polo
Trans- Inter-
Subjetivo Subjetivo
Psiquis Significado /

Polo Intra-Subjetivo

Figura N.° 8: El plano alfa del objeto de estudio, enfocando

las grandes disciplinas de las Ciencias Sociales.

La Figura N.° 9 presenta el uso de este lente pero ahora enfocado a tematicas
mas bien propias de la sociologia.

198



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

Polo
Trans-
Subjetivo

Polo Extra-Subjetivo

Sociologia Antropologia sociedad ad

Psicologia Lingiiistica

Polo Intra-Subjetivo

Polo
Inter-
Subjetivo

Figura N.° 9: El plano alfa del objeto de estudio, enfocando las grandes tradiciones tedricas socioldgicas.

Es decir, en un intento de organizar las grandes corrientes sociologicas desde
esta Optica, podemos apreciar:

a.- Una corriente de sociologia estructural tendiente a interesarse en los
factores externos y condicionantes de la subjetividad compartida;
b.- Una corriente de sociologia interaccionista tendiente a interesarse
en los factores externos y emergentes de la subjetividad compartida;

c.- Una corriente de sociologia fenomenologica tendiente a interesarse
en los factores internos y emergentes de la subjetividad compartida;

y

d.- Una corriente de sociologia conductista tendiente a interesarse en
los factores internos y condicionantes de la subjetividad compartida.

Lo interesante de este lente es que nos permite ubicar autores y referentes
tedricos de diversas corrientes de acuerdo a sus temas de interés mas que
de acuerdo a sus teorias, epistemologias y métodos. Esto nos facilita el
trabajo de buscar estos referentes con criterios amplios mas que criterios
restringidos. Por ejemplo, el hecho que Marx y Blau (y sus seguidores)
se sit@lan cerca entre si en este plano refleja lo comin de sus intereses
investigativos, no necesariamente sus congruencias teoricas, metodologicas

y epistemoldgicas. Mds aun, eso es exactamente lo que buscamos.

Tanto Marx como Blau se preocuparon de estudiar las relaciones entre
grupos sociales y como eso afectaba la situacion del individuo dentro de una

199



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

sociedad (factores externos condicionantes). Es obvio que las conclusiones
a las que llegaron y la forma en que llegaron a ellas son radicalmente
diferentes. Sin embargo, el punto de todo esto es que, si tenemos un objeto
de estudio en el cual queremos examinar como las relaciones entre grupos
afectan las situaciones de los individuos, deberiamos revisar a Blau y a
Marx al momento de buscar referentes tedricos.

Esto no significa que debemos aceptar a ambos de igual forma. Pero lo que
si debemos hacer es contrastar lo que cada autor dice sobre el tema y tomar
una decision fundada sobre cual autor aporta mas al estudio que queremos
realizar. Ma4s aun, podemos encontrar que ambos autores pueden aportar
conceptos utiles para el trabajo que queremos desarrollar. En fin, ese es el
objetivo de este ejercicio, establecer una forma de pensar el objeto de estudio
antes de definir nuestras posturas tedricas, metodologicas y epistemologicas
con el fin de asegurar que nuestras reflexiones criticas se hagan en torno a
todo texto que promete aportar a nuestra comprension, y no solamente los
que nos gustan mas por A, B o C razon.

Enla Figura N.° 10 mostramos los resultados de aplicar estos dos ejes basicos
al pensar los disefios de investigacion tradicionales de las Ciencias Sociales.
La logica aqui es analoga a aquella usada para las corrientes tedricas de la
sociologia.

Polo Extra-Subjetivo

Sociologia Interaccionista ad
Estructural Sociedad ad
Polo Polo
Trans- Inter-
Subjetivo Subjetivo
Sociologia Sociologia
Conductista Fenomenologica

Polo Intra-Subjetivo

Figura N.° 10: El plano alfa del objeto de estudio, enfocando los grandes disefios

de investigacion en las Ciencias Sociales.

200



La Geometria como herramienta para las Ciencias Sociales y su relacion con el nimero y la palabra

En este sentido, podemos entender las cuatro areas del plano alfa de la
siguiente forma:

el disefio de encuesta, por su naturaleza, esta orientado a detectar fendmenos
que son externos a la subjetividad y que atraviesan a poblaciones o, al
menos, subpoblaciones;

el disefio de observacion esta orientado a examinar las acciones individuales
y las interacciones de conjuntos de individuos que podemos considerar
como fendémenos externos a los individuos y emergentes;

el disefio de analisis textual estd pensado especificamente para sondear
significados o, como lo hemos definido anteriormente, fendmenos internos
y emergentes; y

el disefio experimental estd pensado para delucidar aspectos internos no
facilmente observables en estados naturales y, mas atin, compartidos por
grupos de personas.

Como en el caso del plano aplicado a las corrientes tedricas, estas posiciones
relativas dentro del plano no son pensadas como exluyentes, sino como
orientaciones generales. Mads aln, esta aproximacion permite ver como,
en situaciones en las cuales nuestros objetos de estudio no estan ubicados
en los bordes del plano, abordajes multimétodo pueden ser utilizados para
asegurar una buena adecuacion del método al objeto de estudio.

En fin, si somos capaces de pensar nuestros objetos de estudio en torno a
estos dos grandes ejes, estariamos en condiciones de identificar aquellas
posturas teodricas, metodologicas y, por extension, epistemoldgicas que se
adecuan de mejor forma al objeto que queremos construir, sin tener que
limitarnos a posturas paradigmaticas, a las cuales nos aferramos casi como
dogma, y obviar posturas que pueden ser igual o mejor en cuanto al aporte
que pueden hacer a nuestra comprension del fendmeno social que queremos
entender mejor. Es decir, es posible que existan abordajes que, aunque no
nos gusten, puedan informar mejor nuestra construccion del conocimiento
en torno a ese objeto (o, al menos, aportar algunas novedades conceptuales).
Después de todo, ;no deberia ser ese nuestro criterio basico?

201



Revista Pucara, N.° 24 (177-200), 2012

Conclusion

Es dificil cerrar un texto como este. En esencia lo que hemos intentado
es presentar una critica relativamente pareja al estado actual del debate
de paradigmas metodologicos, proponemos el uso de una herramienta, la
geometria, que, debido a sus fundamentos matematicos puede ser atractivo
para los cuantitativistas y que debido a sus representaciones graficas
puede ser atractivo para los cualitativistas (“una imagen vale mas que mil
palabras™) y tratamos de demostrar como aproximaciones geomeétricas nos
permiten hacer algunos intentos de percibir los debates paradigmaticos
con fundamentos en comin y comparable y, por extension, cerrar un poco
la brecha entre paradigmas metodoldgicos. En ningun momento hemos
planteado que la realidad es asi o que nuestro quehacer como cientificos
sociales sea asi. Lo que si nos atrevemos a plantear es que ésta es la
forma en que nosotros entendemos lo que hacemos como investigadores
y docentes, son reflexiones desde nuestra subjetividad y simplemente
deseamos compartirlas.

Fuentes de consulta:

Barriga, O. y Henriquez, G. “Repensando el conocimiento y la ciencia parala
investigacion social del Siglo XXI: Algunas reflexiones preliminares”.
Cuadernos de Trabajo Social, N.° 1, Universidad San Sebastian, 2005.
“La presentacion del Objeto de Estudio”. Cinta de
Moebio, septiembre, N.° 17, 2003 (www.moebio.uchile.cl).
Kosko, B. Fuzzy Thinking: The New Science of Fuzzy Logic. Hyperion, 1993.

202



Apuestas fundacionales en el campo de los estudios literarios hispanoamericanos

Apuestas fundacionales en el campo de los estudios
literarios hispanoamericanos

Foundational bets in the field of the Spanish American literary studies

Clara Maria Parra Triana
Universidad Santo Tomas, Colombia
e-mail: cparratriana@hotmail.com

Resumen

Cuando el campo literario hispanoamericano logr6é definir un espacio
autonomo con las estéticas del modernismo, una nueva problematica
dominé el espacio intelectual hispanoamericano en los inicios del siglo XX:
(de qué manera habia que estudiar el fendmeno literario sin quebrantar su
elaboracion estética y su posicion historico-cultural? Este cuestionamiento
fue la base para que los estudios literarios en Hispanoamérica buscaran
definir un espacio propio en el que, a través de la generacion de sus propios
discursos, distinguieran su aporte a las humanidades y a la autonomia
intelectual hispanoamericana. Pensadores como Pedro Henriquez Urena,
Alfonso Reyes y José Carlos Mariategui contribuyeron significativamente
a abrir este espacio, integrando, a su vez, problematicas de la historia y
de la cultura al fenomeno literario como criterios interpretativos. En esta
ponencia propongo observar el pensamiento critico, historico y cultural
que hizo las veces de apuesta para que los estudios literarios funcionaran
como un campo especifico, abierto a la integracion de saberes y de debates
actuales.

Palabras Clave: Estudios literarios, Hispanoamérica, critica, historia,
cultura.

Abstract

When the Spanish American literary field was able to define an autonomous
space within the aesthetics of the modernism, new problems were posed
in the Spanish American intellectual space in the beginning of the XX
century: How could the literary phenomenon be studied without breaking
its aesthetic elaboration and its historical — cultural position? This question
was the basis for the search that was started by the literary studies in
Spanish America in order to define their own space by generating their own

203



Revista Pucara, N.° 24 (201-212), 2012

discourse; moreover, a space where their contribution to the humanities
and to the intellectual Spanish American autonomy could be recognized.
Thinkers as Pedro Henriquez Urefia, Alfonso Reyes and José¢ Carlos
Mariategui contributed significantly to open this space, by integrating, in
turn, historical and cultural problems as interpretative criteria to the literary
phenomenon. In this paper, I propose to observe the critical, historical and
cultural thinking which operated as a bet, so that the literary studies function
as a specific field, open to the integration of current knowledge and debates.

Key words: Literary studies, Spanish America, criticism, history, culture.

kokck

Los esfuerzos metacriticos de pensadores como Antonio Cornejo Polar,
Angel Rama, Hugo Achugar, Ratl Bueno, Nelson Osorio, Carlos Rincon,
Roberto Fernandez Retamar, entre otros, postulan que los estudios literarios
hispanoamericanos son discursos diferenciales dentro de la produccion
cultural de la region, y que, por tanto, ameritan una revision detallada y
cuidadosa que dé cuenta de su lugar dentro de nuestra produccion de
pensamiento que es al mismo tiempo autonoma y legitima.

En sus diversas manifestaciones historiograficas, criticas y teoricas, el
discurso de los estudios literarios hispanoamericanos se ha ido modificando
de acuerdo con su funcion dentro de la sociedad. En los inicios del siglo XX,
cuando el campo literario habia alcanzado un notorio grado de autonomia
dentro de las humanidades con las poéticas del Modernismo, el estudio de
la literatura dejo de ser el discurso afirmativo de las identidades nacionales
y se convirtid en la reflexion sobre la cultura hispanoamericana, que
anhelaba afianzarse como una reflexion sistemadtica e independiente de los
movimientos politicos y econdmicos, pero que aspiraba a ser coherente con
el desarrollo de la historia.

Justo en el espacio en el que surgen «las interrogaciones sobre la existencia

del pensamiento y un arte americano» (Rincon 17) producidas por las
pugnas ideoldgicas, emergen los discursos especializados sobre la literatura

204



Apuestas fundacionales en el campo de los estudios literarios hispanoamericanos

de esta América, pero también sobre estética en general. Coinciden nuestros
pensadores contemporaneos (Raul Bueno, Guillermo Mariaca, Nelson
Osorio, Carlos Rincon, Rafael Gutiérrez Girardot, entre otros) en que es en
la obra de Pedro Henriquez Urefia, Alfonso Reyes y José Carlos Mariategui,
en donde estas interrogantes con sus respectivos intentos de respuesta se
encuentran planteadas de forma oficial.

A la obra de estos tres pensadores se le conoce como la tradicion de la
critica literaria en Hispanoamérica, por ser en ella en donde se encuentran
los primeros planteamientos modernos a nivel teodrico, conceptual,
metodoldgico y critico. Cuando digo modernos, enfatizo en el hecho de que
en sus proyectos se observa el posicionamiento de conciencia intelectual
e historica que busca definir como disciplina autonoma y legitima a los
estudios literarios.

Veo a estos pensadores como intelectuales contendientes que luchan contra
el legado ideoldgico inmediatamente anterior —producto del positivismo
y del pensamiento liberal—, pero sobre todo luchan contra el peso de la
tradicion fragmentariamente explotada y reducida. Ellos generan como
estrategia cultural el principio de subversion de las categorias de pensamiento
establecidas, en lo referente al autoconocimiento de Hispanoamérica en
sus dimensiones simbolicas. Cada uno hace de su trayectoria intelectual y
critica un mecanismo de posicionamiento a favor de los estudios literarios
y su existencia socio-cultural. Sus obras parten de la creencia y la fe en que
un discurso diferencial sobre la literatura convoca otras formas de pensar,
tanto en torno a las producciones culturales como a los sujetos y sociedades
que participan de ellas.

Pero para nuestros pensadores no se tratd solamente de generar un discurso
especializado, ya que su gesto fue socioculturalmente trascendente:
esta independencia intelectual que se traduce solo de manera inmediata
en discursos especializados tiene como objetivo mayor el de ubicar a
Hispanoameérica en un didlogo continuo y participativo que abre los debates
en torno a problematicas actualizadas y tangibles. En sus obras no persiste
el escapismo hacia un discurso autorreferente, pues ello equivaldria al
reemplazo de la torre de marfil por la catedra academicista; no, ellos
buscan generar herramientas que ayuden a Hispanoamérica a avanzar en su
autoconocimiento.

205



Revista Pucara, N.° 24 (201-212), 2012

Es importante destacar también que las ideas literarias de nuestros pensadores
se despliegan en torno a una evaluacion critica del nacionalismo, que funcioné
como imperativo categorico de interpretacion de larealidad hasta bien entrado
el siglo veinte. Los tres pensadores se resistieron a asumir como categoria
de interpretacion ese supuesto equilibrio unitario que se desplegaba en torno
a la idea de nacidn, cuya apariencia mas cercana a la sacralizacion que a
la realidad, hacia de esta ultima una invencion homogenizante, mutiladora
y aislacionista. Por este motivo, podemos observar que los impulsos de
nuestros pensadores hacia la “teoria literaria”, la “historiografia literaria”
o la “critica literaria” se hallan fundamentados en una suerte de ethos a
favor de la “autonomia interpretativa” capaz de mostrar, por fin, cudl es la
“expresion genuina” (Henriquez Urena), la “interpretacion del espiritu del
pueblo” (Mariategui), o “la intencion semantica humana” (Reyes) presentes
en la literatura y exploradas por los intelectuales americanos. Henriquez
Urena denomina a esta busqueda de expresion como una “rebelion ideal”,
pues es protagonizada por unos cuantos sujetos lucidos que se atreven a
resistir a las “uniformidades del mundo™.

Los ensayos de nuestros pensadores instalan cuestionamientos para
la interpretaciéon de las realidades de cada nacion y sus consecuentes
producciones culturales, entre ellas la literaria. De este modo, para ellos
el estudio de la literatura no se constituia como un ejercicio de mera
especializacion erudita, sino que, mediante la reconsideracion de los saldos
historicos, politicos y culturales debian encontrar lugar las elaboraciones
estéticas, tanto en sus dimensiones eminentemente artisticas como en su
calidad de testimonios de experiencia humana ante la realidad. El sentido
historiogréafico de los estudios literarios buscé establecer la relacion entre
los distintos discursos que habitaban el ambiente cultural, dejando de lado
el supuesto erroneamente asumido de que la literatura debia ser interpretada
como documento de comprobacion historica.

Los escritos que se ocuparon de temas y problemas literarios de Henriquez
Urena, Reyes y Mariategui poseen como marca que los posiciona en una
consolidada modernidad intelectual la declaracion abierta de una conciencia
enunciadoray fundante, evidenciable en el reconocimiento de las capacidades
y limitaciones a la hora de plantear sus objetivos, y en su capacidad de
autorreflexion acerca de los recursos de discusion. Estos escritos son lo
que podriamos denominar “poéticas criticas”, pues no solo abordan temas
para la discusion literaria, sino que ademas se enfrentan constantemente a

206



Apuestas fundacionales en el campo de los estudios literarios hispanoamericanos

la subjetividad enunciadora de su escritura. Estas marcas de modernidad
discursiva revisten a la discusion literaria de un espiritu de autoconciencia
del sujeto que, en su condicion de hablante, relativiza la mirada analitica.
Estos pensadores son ante todo sujetos que se incluyen dentro del objeto
en construccion (el objeto cultural-literario) que desean abordar. En sus
obras atestiguamos, por un lado, la pérdida del halito pretendidamente
objetivo de los estudios llamados cientificos y, por el otro, la ganancia
de subjetividad humanista (no por ello menos rigurosa) que cuestiona los
codigos objetivistas que rodeaban al estudio literario como manifestacion
de una aclamada cientificidad. El ya conocido “testimonio de parte”
mariateguiano, que introduce “El proceso de la literatura” constata este tipo
de postura intelectual ante el problema de una reflexion autoconsciente,
situada y fragmentaria:

Declaro sin escripulo que traigo a la exégesis literaria todas mis
pasiones e ideas politicas, aunque, dado el descrédito y degeneracion
de este vocablo en el lenguaje corriente, debo agregar que la politica
en mi es filosofia y religion. Pero esto no quiere decir que considere el
fenomeno literario o artistico desde puntos de vista extraestéticos, sino
que mi concepcion estética se unimisma en la intimidad de mi consciencia,
con mis concepciones morales, politicas y religiosas y que, sin dejar de
ser concepcion estrictamente estética, no puede operar independiente o
diversamente (Siete ensayos 207).

La discusion que Maridtegui introduce con su declaracion frontal-subjetiva
sefala la consciencia de abordaje del objeto literario desde una subjetividad
compleja. No se trata de un “veo lo que quiero ver”, sino, mas bien, de un
“veo desde donde me es posible ver”, a sabiendas de que se aprecia solo
una parte del objeto y que este procedimiento es un acercamiento limitado,
precario, pero aun asi coherente con un modo de pensar y actuar en el
mundo. La intencion de coherencia de la prosa literaria mariateguiana
marca uno de los momentos fundamentales de la nueva forma de dirigir
el discurso critico en Hispanoamérica: este ya no se pretende completo y
cabal; aunque el objeto es amplio, la mirada es especifica (no inica), y esta
posee criterios de seleccion (no de enumeracion ni de abstraccion), por lo
cual la coherencia remite mas a dichos criterios de lectura que al propio
objeto literario. Se podria entender este gesto como una subjetividad
llevada al estado més puro y extremo, pero lo que en realidad sucede es que

207



Revista Pucara, N.° 24 (201-212), 2012

en esta prosa se reconoce, por fin, que el punto de vista es la instancia que
evidencia la presencia del sujeto, y que, por tanto, actia como testimonio
(“testimonio de parte”) del ser humano en su presencia histérica y social.

“El proceso de la literatura” de Maridtegui y “Aristarco o anatomia de la
critica” de Reyes, realizan este ejercicio y sitian a la metacritica como
accion necesaria en la formacién de pensamiento autoénomo. Lo mads
llamativo de estas dos propuestas se encuentra en el planteamiento de
la critica como actividad que complementa la presencia del hombre en
el mundo y su inteleccion de la realidad. La critica es una compaiia no
siempre deseable pero necesaria, de alli su ser paradéjico, nos dice Reyes;
debido a que el hombre posee por lo menos dos caras, y una de ellas es la
critica, mas le vale a este aprender a vivir con ella y darle su justo lugar:

Todo vivir es un ser y, al mismo tiempo, un arrancarse del ser. La
esencia pendular del hombre lo pasea del acto a la reflexion y lo enfrenta
consigo mismo a cada instante. No hay que ir més lejos. Ya podemos definir
la critica. La critica es este enfrentarse o confrontarse, este pedirse cuentas,
este conversar con el otro, con el que va conmigo (Reyes 105-106).

La actitud constructiva delata la idea de lo inacabado. Si siempre se
esta construyendo, edificando, la critica permanece abierta y sensible.
Las limitaciones y precariedades de un discurso en construccidon actian
como marcas de subjetividad discursiva que nos son tutiles como claves
de interpretacion del ejercicio siempre inacabado, siempre en proceso
de elaboracion de la critica del estudio literario presentado por nuestros
pensadores. En la prosa alfonsina, por ejemplo, observamos su modernidad
mas radicalmente declarada en el reconocimiento de las posibilidades de
acercamiento propias y en las incapacidades para llevar a cabo una tarea
cabal: «O digase, para ser mas piadoso, que procedemos por aproximacion
y solo por aproximacion. Y si la aproximacion es acercamiento, también es
distancia» (Reyes 254).

El deseo de teorizar, es decir, de poner en un discurso abstracto, generalizado
y pretendidamente universalista se afianz6 como un gesto altivo de puesta
al dia con las dindmicas de nuestra propia tradicion. Los intelectuales
hispanoamericanos se propusieron «eliminar al intermediario» (cf. Reyes),
a la voz que les indicaba por donde orientar sus reflexiones, y se lanzaron
a generar su propio punto de vista, contando con su experiencia personal e

208



Apuestas fundacionales en el campo de los estudios literarios hispanoamericanos

historica. La experiencia personal es la autodeterminacion para forjar los
propios caminos de formacion, el ser capaz de elegir por donde transitar
y asi elaborar sistemas de valores subjetivados; la experiencia histdrica,
—sobre la que nuestros tres pensadores nos dan leccion—, es la capacidad
de interpretar, organizar y desmontar las capas sobrepuestas de la tradicion
y el cumulo de saberes que esta supone, para edificar desde alli tomas de
posicion propias, distantes de la complacencia y el servilismo patriotico.
Para nuestros pensadores la literatura es una via para descubrir lo que
somos en tanto sujetos historicos pertenecientes a la tradicién occidental
que ha de ser una sintesis creativa y critica:

Para los americanos —una vez rebasados los linderos de la ignorancia,
claro esta- es mucho menos danoso descubrir otra vez el Mediterraneo por
cuenta propia (puesto que de paso, y por la originalidad del rumbo, habra
que ir descubriendo otros mares inéditos), que no el meternos en postura
de eternos lectores y repetidores de Europa. La civilizacion americana, si
ha de nacer, serd el resultado de una sintesis que, por disfrutar a la vez de
todo el pasado —con una naturalidad que otros pueblos no podrian tener,
por lo mismo que ellos mismos han sido partes del debate—, suprima
valientemente algunas etapas intermedias, las cuales han significado meras
contingencias historicas para los que han tenido que recorrerlas, pero en
modo alguno pueden aspirar a categorias de imprescindibles necesidades
teodricas (E! deslinde 19 [El énfasis es mio]).

En efecto, todo esfuerzo tedrico es una toma de posicion que enfrenta al
intermediario; “rebasar los linderos de la ignorancia” e inmiscuirnos en los
mas intrincados senderos del pensamiento y sus elaboraciones simbolicas
(por muy elemental que parezca la tarea) es el camino que encuentra Reyes
para salvaguardar nuestra actitud como civilizacién americana.

Henriquez Ureiia habia sefialado en “Caminos de nuestra historia literaria”
de 1928, la apremiante disolucion de pseudoproblemas como el de la
exuberancia, el supuesto andalucismo, la dicotomia de la América buena
y la mala, los nacionalismos disimuladores, entre otros, para pasar por fin
al enfrentamiento de discusiones presentes en las obras para su respectiva
interpretacion y seleccion. Los caminos de la historia literaria indicados por
Henriquez Urefia denuncian la carencia de herramientas criticas a la que se
enfrentan los lectores de nuestra literatura. Se observa la desazon por la falta
de emprendimiento para llevar a cabo ejercicios de sintesis critica, en donde

209



Revista Pucara, N.° 24 (201-212), 2012

se encuentren las producciones mas relevantes y la literatura se aprecie en
su verdadera dimension sociocultural.

La sintesis critica a la que aludo consiste en el llamado que realizan nuestros
intelectuales al conocimiento mediante la integracion de nuestras realidades
y producciones culturales, y a su respectiva puesta a prueba mediante la
relectura analitica y la reinvencion de nuestros componentes culturales, a
partir de un acercamiento propio a estos, sin intermediarios. Este “ensayo
de sintesis” que la América hispana esta llamada a intentar (cf. Reyes), que
ademas edificaria un futuro de mayor conciencia histérica (cf. Henriquez
Urefia), solo es posible si construimos nuestras propias herramientas para
comprendernos.

Lo que les preocupa a nuestros pensadores es la manera como se lee y como
se interpreta la produccion literaria. Ellos ya no se plantean la pregunta
sobre la existencia del corpus, sino sobre la forma de abordarlo sin vaciarlo.
Para Henriquez Urefia, Reyes y Mariategui el pensamiento historico se
constituye en la clave del recorrido interpretativo del critico formado con
gran disposicion hacia la lectura.

La literatura, entendida como una forma de expresion autdénoma, fue
asumida por nuestros intelectuales como una instancia para formular
un pensamiento propio hispanoamericano que fuera a la vez critico y
propositivo. Henriquez Urena, Reyes y Mariategui no se limitan a probar los
vacios de los discursos epistemoldgicos tradicionales, sino que de acuerdo
con las necesidades intelectuales de nuestro espacio, lanzan propuestas que
integran la preocupacion exclusiva por un objeto particular, el fendmeno
literario, con el universo cultural que lo rodea y lo determina.

Estos procedimientos se hicieron posibles gracias a la incorporacion
del pensamiento histdrico, entendido como ejercicio de adquisicion de
conciencia cultural. El pasado, el presente y el porvenir se conjugan en una
lectura critica de los procedimientos que el ser humano busca para expresarse
y dar testimonio de su participacion activa en su entorno. El pensamiento
historico, presente en los discursos criticos en materia literaria, evaliia los
saldos tanto de los eventos que han significado cambios en la conducta
de los pueblos hispanoamericanos, como de los constructos simbolicos
que procesan dichos cambios en términos de asimilaciones complejas.

210



Apuestas fundacionales en el campo de los estudios literarios hispanoamericanos

La literatura es uno de estos constructos y como tal es una entidad viva
que permite tanto la especulacion tedrica en su caracter abstracto, como
el analisis critico de realidades particulares en su caradcter sociocultural,
consolidando discursos englobantes que contribuyen al autoconocimiento
de los pueblos.

Ser un sujeto moderno significd para nuestros intelectuales la posibilidad
de erigir una voz propia, integrada por un pensamiento e ideas elaboradas
contando con su experiencia historica como sujetos hispanoamericanos. Tal
experiencia es reinterpretada constantemente a partir de la conciencia de
tradicion que cada uno de sus discursos alberga y con la cual elaboran sus
visiones sobre el pasado, el presente y el futuro. Sus propuestas ostentan la
creencia en el futuro expresivo hispanoamericano y en el de los discursos
literarios y estéticos en formacion, pues plantean que el pensamiento
sistematico sobre los fendémenos culturales es un sendero por el que el
hombre aprende a conocerse y a comprenderse. Estos no son solo discursos
sobre la literatura, sino que son discursos que reflexionan sobre el lugar que
ocupa el ser humano en el mundo y en la historia, y la vision que tiene de
si mismo.

La critica, entendida como ejercicio del espiritu, como manifestacion
transhistorica de la expresion humana, es la guia de todo el pensamiento
literario de nuestros intelectuales. Ellos le otorgan el lugar legitimo de
productividad, cambio y movimiento que esta genera y la despojan del
sentido negativo que poseia como discurso “pardsito”, sobre todo en
relacion con las artes: «Planteamos al hombre ante su mundo. Desde que lo
percibe, ya no es pasivo: obra sobre ¢l para adquirirlo, para dejarlo entrar
en su ser. Y aqui comienza el debate epistemologico» (Reyes 292). La
critica es la facultad humana para discernir e intervenir la realidad bajo una
posicion de individualidad responsable; en su presencia el pensamiento no
puede estancarse, pues esta actua como impulso de movilidad y crecimiento
perpetuo. La critica literaria es la materializacion de la conciencia creadora
y receptora, frente a ella la creacion es disfrute y este disfrute nunca se
agota, la critica permite el continuo disfrute del objeto estético.

Y si la critica es una forma de investigar el disfrute del objeto estético para
tenerlo, poseerlo, la ciencia literaria es el intento cabal de esa posesion. Los

211



Revista Pucara, N.° 24 (201-212), 2012

discursos epistémicos han de tener la facultad de estar en posicion receptiva
ante los objetos estudiados, siempre potencidndolos, no limitandolos. El
aparato metodologico de la ciencia literaria es solo una forma de dar pasos
firmes, no una obligacion de adecuacion excesiva; de alli que toda ciencia
albergue cierta especulacion desinteresada sobre su objeto, una teoria de
la esencia de su objeto. La literatura como entidad cambiante no precisa
de aparatos inamovibles para su comprension, sino de criterios capaces
de avanzar a la par con el desarrollo de las expresiones literarias en su
particularidad. Es eso lo que sostienen Henriquez Urefia y Maridtegui en
las reflexiones que implementan criterios y categorias mas acordes con los
procesos de desarrollo de la literatura como expresion estética, tales como el
vinculo estrecho que advierte Maridtegui entre la actitud social y la actitud
estética, o el proceso de profesionalizacion del escritor y la consecuente
evolucion del fendmeno literario en el trabajo critico historiografico de
Henriquez Urena.

De los trabajos de nuestros tres pensadores se puede extractar, como
conclusion provisional, que el estudio de la expresion literaria tiene en ellos
por lo menos una condicion doble: a) la de mostrar que la literatura es una
expresion que se basta a si misma y que puede soportar sobre sus hombros
el peso de una disciplina que se ocupe de ella en su caracter estético, social,
histérico y cultural, y b) que la literatura constituye una plataforma de
conciencia cultural a partir de la cual el ser humano se puede pronunciar
como sujeto critico. La literatura es un eslabon en la cadena de procesos
culturales que contribuye a la inteleccion del mundo y de la realidad, pues
esta es siempre una elaboracion colectiva permanente.

212



Apuestas fundacionales en el campo de los estudios literarios hispanoamericanos

Fuentes de consulta:

Bueno, Raul. “Sentido y requerimientos de una teoria de las literaturas
latinoamericanas” en Revista de Critica Literaria Latinoamericana.

Afo XV, N.° 29 1989: 295-307.

. Escribir en Hispanoamérica. Ensayos sobre teoria y critica

literarias. Lima/ Pittsburg: Latinoamericana Editores, 1991.

Cornejo Polar, Antonio. “Para una agenda problematica de la critica literaria
latinoamericana: disefio preliminar” en La actual critica literaria
latinoamericana. Caracas: Universidad Central de Venezuela, 1985:
172-178.

Gutiérrez Girardot, Rafael. Temas y problemas de una historia social de
la literatura hispanoamericana. Santafé de Bogota: Ediciones Lave
Canés, 1989

Henriquez Urefia, Pedro. Las corrientes literarias en la América Hispdanica
[1945]. Ciudad de México: F. C.E., 2001.

. Obra Critica [1960]. Ciudad de México D. F.: F. C. E., 2001.

Mariategui, José Carlos. Siete ensayos e interpretacion de la realidad
peruana [1928]. Ciudad de México: Ediciones Era, 2002.

Mariaca, Guillermo. E! poder de la palabra. La critica cultural
hispanoamericana [1993]. Santiago de Chile: Tajamar Ediciones,
2002.

Osorio, Nelson. “Situacién actual de una nueva conciencia critico-
literaria”en Revista de critica literaria Latinoamericana, Ao XV, N.°
29, Lima, 1989: 285-294.

Reyes, Alfonso. “La experiencia literaria”, “Tres puntos de exegética
literaria” en Obras completas, [1962]. Vol. XIV. Ciudad de México
D.F.:F.C.E., 1997.

. “El deslinde”, “Apuntes para la teoria literaria” en Obras

completas, [1963]. Vol. XV. Ciudad de México, 1997.

213



Revista Pucara, N.° 24 (201-212), 2012

. “Al yunque” en Obras completas, [1960]. Vol. XXI. Ciudad
de México D. F.: F. C .E., 2000.
Rincén, Carlos. “Historia de la historiografia y la critica literarias

latinoamericanas: historia de la conciencia historica” en Revista de

Critica Literaria Latinoamericana, ano 11, N.° 24, 1986: 7-19.

214



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

César Davila Andrade: el resplandor del abismo
César Davila Andrade: the brightness of the abyss

Maria Augusta Vintimilla
Universidad de Cuenca, Ecuador
e-mail: augusta.vintimillac@ucuenca.edu.ec

Resumen

Este ensayo es una lectura de la poesia de César Dévila Andrade que
propone algunas claves interpretativas para acercarse a la obra intensa,
extrafia y poderosa de uno de los poetas mayores de Hispanoamérica, y al
mismo tiempo muy poco conocido. La lectura aborda esta singular aventura
poética como una audaz tentativa de alcanzar el conocimiento absoluto,
la iluminacion total, que termina por aniquilar la posibilidad del sentido y
precipitarlo en el abismo del silencio y de la nada. Sin embargo, el ensayo
muestra el hondo enraizamiento de esta poesia en la materialidad del mundo,
del cuerpo y del lenguaje.

Palabras Clave: critica literaria, poesia hispanoamericana, poesia
ecuatoriana, analisis literario.

Abstract

This essay is a reading of the poetry of César Davila Andrade, proposing
some interpretative keys to approach to the intensely, strange and powerful
poetic work of one of the greatest poets of Latin America, and yet very
little known. Reading addresses this singular poetic adventure as a bold
attempt to reach absolute knowledge, full enlightenment, which eventually
destroy the possibility of meaning and precipitate into the abyss of silence
and nothingness. However, the paper shows the deep rooting of this poetry
in the material world, body and language.

Key words: literary criticism, Latinoamerican poetry, Ecuadorian poetry,
literary analysis.

Recibido: 13-12-2011. Aceptado: 21-02-12 215



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

1. Breve noticia bio/biografica

César Davila Andrade (Cuenca, 19218-Caracas 1967) llevo una existencia
azarosay atormentada, signada por una aguda conciencia de descentramiento
y exilio, y por una no menos angustiada busqueda de afirmacion existencial
a través de una poesia intensa, extrafia y poderosa que en sus exploraciones
mas extremas bordea el abismo del silencio. Su incesante peregrinaje por
algunas ciudades del Ecuador y Venezuela concluyd abruptamente en un
hotel de Caracas, en 1967; podemos conjeturar su soledad, las derrotas
existenciales, las sucesivas crisis personales provocadas por el alcohol;
pero sobre todo la terrible e intima certeza de que la aventura poética que
emprendié desembocaba en la aniquilacion final del sentido, y quizés
precipito su decision de seccionarse la garganta con una hoja de afeitar.

Déavila asumi6 la escritura como una audaz tentativa de alcanzar el
conocimiento absoluto, la iluminacion total, la imposible disolucion de las
fronteras que separan las palabras del sentido, el instante de fulguracion en
que el Buscador y lo Buscado se confunden: «En estos instantes —escribe
Dévila— que duran una fulguracién de tiempo, el espiritu del poeta hace
contacto silente con el Espiritu, mas alla del tiempo» (Davila, “Magia, Yoga
y Poesia”, Obras Completas 11). Imposible no advertir la filiacion romantica
y simbolista de esta actitud poética, y desde luego también sus proximidades
con la poesia mistica, el budismo zen, la teosofia. La tentacion por el origen
absoluto del sentido, asumida por Dévila en toda su radicalidad, lo precipito
— como a [caro — al abismo del silencio y de la nada.

Toda su vida parece girar en torno a lo que ¢l mismo llamo6 “el dolor mas
antiguo de la tierra”, y su poesia —sin ser autobiografica— registra sus
busquedas existenciales, los momentos de euforia vital, las subitas caidas.
Quienes lo conocieron cuentan que escribia constantemente, con una letra
mindscula, en pequefios trozos de papel, en cartones, en servilletas, en
los margenes de los periddicos: «No hay angustia mayor que la de luchar
envuelto / en la tela que rodea / la pequena casa del poeta durante la
tormentay, escribio en “Profesion de fe”. Y toda su existencia no fue jamas
otra cosa que la construccion paciente y dolorosa de los muros que sostienen
“la casa del poema”; catedrales, cordilleras, oratorios, fortalezas de palabras,
edificadas para resistir las desaforadas tormentas existenciales. O, en tltima
instancia, para hospedar en su interior el Gran Vacio, ese despenadero de
silencio que las palabras de su ultima poesia persiguen nombrar.

216



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

Sus primeros poemas, de fuertes resonancias modernistas y posmodernistas,
aparecieron en la década de los afios treintas; en 1946, con “Oda al arquitecto”
y en 1947 con el poemario Espacio me has vencido César Davila irrumpio
en la lirica ecuatoriana como un poeta ya plenamente formado. En 1951
se publica Catedral Salvaje, integrado por tres composiciones extensas:
“Catedral Salvaje”, “El habitante” y “Vaticinio”; mas tarde, en 1959 escribe
Boletin y elegia de las mitas; en este ciclo de su poesia, Davila construye
los mitos originarios que nos individualizan como pueblo. La tierra, esa
“Furiosa y maternal amada”, la geografia cataclismica y delirante de las
cordilleras andinas, la elegia de la raza vencida, la historia y el vaticinio
utopico, pero también el lenguaje, se entretejen y mezclan para configurar
un mito de origen.

De 1959 es también Arco de instantes, aunque muy distante de los anteriores
en su tematica y en su retorica. En 1963 publica en Mérida el poemario
En un lugar no identificado. Completan el ciclo final de su poética, los
cada vez mas herméticos poemas de Conexiones de tierra (1964), La
corteza embrujada (1966), Poesia del Gran Todo en el polvo, y los poemas
publicados péstumamente bajo el titulo de Materia real.'

El lector atento encontrard que Davila Andrade asume la escritura poética
como una exploracion, a veces exasperada, de las posibilidades del decir,
por un camino muy personal que le conduce cada vez mas al extravio del
sentido; los poemas del ultimo ciclo levantan y demuelen significaciones,
y mas alla de los escombros, se dejan adivinar los abismos del silencio, de
la imposibilidad del decir. En su lenta y minuciosa construccion poematica,
en sus estructuras formales complejamente elaboradas, pone en juego un
asombroso entramado que conjuga la inteligencia, la subjetividad de la
emocidn, las evocaciones intimistas, las intuiciones resplandecientes. Su
proximidad a la poesia vanguardista, la filiacién romantica y simbolista de
su poética, tanto como su filiacién al yoga y a las doctrinas budistas, le
llevan a explorar las posibilidades que brotan desde el inconsciente, para
sorprender aproximaciones insospechadas entre las realidades mas distantes
y disimiles. Desconfiando siempre de la espontaneidad, Davila ejerce una
férrea vigilancia sobre la escritura poética, y se empefa en una depuracion

cada vez mayor de los deslizamientos de la emocidn sin procesar, de la
! Los textos de César Davila se citaran siguiendo la edicion de Jorge Davila Vasquez.
Obras completas. Cuenca: Pontifica Universidad Catolica del Ecuador/Banco Central, 1984.

217



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

sensibilidad no sometida al trabajo poético, de la percepcion primaria e
inmediata del mundo, tanto como de un intelectualismo exacerbado.

La poesia de Davila es sin duda hermética y dificil, un palimpsesto con
sucesivas capas de sentidos cuyos estratos mas profundos son muchas veces
inabordables; alli estan las huellas dejadas por sus busquedas en los saberes
milenarios de oriente, la teosofia, el yoga, el budismo zen, entremezcladas
con el sustrato de un cristianismo heterodoxo y desgarrado, por momentos
proximo al agnosticismo, y con los ecos de lareligiosidad indigena americana.
Pero nunca es una poesia cerebral, nunca es una poesia del intelecto puro
que se sostiene sobre las abstracciones filosoficas; el universo de Dévila es
siempre un universo existencial, una apelacién constante a la cotidianidad
humana, que encuentra su enorme fuerza expresiva en la existencia, con
todo su dolor, con todas sus angustiadas interrogaciones y desesperanzas.

Cuando leemos los comentarios criticos que un poeta hace sobre la poesia
de otros escritores, a menudo encontramos en sus palabras los fundamentos
de su propia poética. En un comentario critico a proposito de la poesia de
Ida Gramcko, —“Vision interior de una gran poesia”— César Davila adelanta
un juicio que sin duda revela sus personales busquedas: «humedeciendo sus
paginas en la mas entrafable sangre humana, ensaya reiteradamente una
peligrosa aproximacion a los Dioses» (Davila, Obras Completas, II: 513).

En una carta fechada en 1966, Davila escribe «Lo puro emocional, y la
terrible filtrante flora subjetiva deben ser eliminados poco a poco por la
alerta vigilancia de la conciencia sobre la obra; sin embargo, el trabajador
no debe dejarse tocar por el frio del cerebro, lo cerebral —creo yo— endurece
y hiela las formas vivas» (49).

Una actitud poética de esta naturaleza solo puede ejercerse en una consistente
exploracion del lenguaje, de sus posibilidades e imposibilidades de significar.
La dificil inteligibilidad de sus poemas, su desconcertante intensidad,
no proviene exclusivamente —tal vez ni siquiera privilegiadamente— del
oscuro simbolismo extraido de las doctrinas esotéricas, sino de una forma
del lenguaje que rompe con la discursividad racionalista, que interrumpe
constantemente la coherencia y la normalidad lingiiisticas, y propone otras
formas de aproximacion y comprension del mundo, que desde luego son
también exploraciones del lenguaje.

218



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

En la narrativa, su produccion se compone de varios relatos, algunos de los
cuales fueron recogidos y publicados en forma de volumen (4bandonados
en la tierra, de 1952; Trece relatos de 1955;y Cabeza de gallo, que aparecio
en 1966), y otros mas dispersos en revistas y antologias.?

Finalmente, cabe mencionar su no muy abundante pero iluminadora
produccion en el ensayo y la critica literaria (Obras completas 1I). Son
articulos muy breves —resefias, comentarios, evocaciones— escritos para
revistas y periddicos, principalmente para la revista venezolana Zona Franca
de la que fue un asiduo colaborador. Para los lectores de Davila, ofrecen
interesantes indicios acerca de sus lecturas y de los temas que ocupaban su
atencion. Entre ellos son particularmente interesantes los que se refieren
a las posibilidades e imposibilidades del hombre moderno para acceder
a lo que Mircea Eliade llama “experiencia de lo sagrado” — “Cuaresma y
anticuaresma”, “Carnaval: antifaz y rostro”, “Conciencia y tiempo”, “El
humanismo llamado Zen” —, y muy particularmente el breve ensayo ‘“Magia,
Yoga y Poesia” que nos deja entrever algunos elementos que sustentan su
poética.

2. El Enigma

Me tentaré lejos de Dios, mano a mano,
a mi mismo
con la sinceridad hambrienta del perro
que duerme temblando
sobre el pan enterrado por su madre.
<« 4 »
(“Poesia quemada”).

La poesia de César Davila se presenta con una inquietante marca de
ininteligibilidad. Davila pronuncia una palabra irreconocible para los habitos
racionalistas del pensamiento, una palabra desconcertante que transgrede el
orden de las significaciones cristalizadas en el lenguaje. Es comun atribuir el
hermetismo de la poesia de Davila, particularmente la de su ultima €poca, a
la presencia de una enigmatica simbologia procedente de diversas doctrinas
iniciaticas, de las cuales fue, desde muy temprano, un avido lector. Algunos

*>Larecopilacion delos cuentos se encuentra en el segundo volumen de las ya mencionadas
Obras Completas, que contiene ademas una importante seleccién de articulos, comentarios
bibliograficos y notas periodisticas.

219



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

de los breves ensayos publicados en revistas y periddicos de la época, dan
cuenta de preocupaciones en esta direccion.?

Juan Liscano, uno de sus mas cercanos amigos durante su residencia en
Venezuela, en un iluminador ensayo publicado en la revista venezolana
Zona Franca, se refiere a esta filiacion de Davila en estos términos:

Se acerco a todas las formas de hermetismo, ley6 libros de
alquimia, de filosofia indostanica, de rosacrucismo, de martinismo,
de espiritismo, de magia. Conoci6 intelectiva y emocionalmente el
vasto panorama de las Ciencias Ocultas, de la Parapsicologia, del
Yoga Zen que parecio influirle definitivamente hasta su muerte.
[...] leyo a los sufi, a Jung, a los tedsofos, a Fromm, a Suzuki (45).

Sin embargo, no seria exacto adjudicar la oscuridad de su poesia solamente
al hermetismo que brota de la profunda huella dejada por las doctrinas
esotéricas, con las cuales Davila establece un singular y tenso didlogo desde
su cristianismo heterodoxo, didlogo en el que intervienen también las voces
provenientes de la religiosidad indigena americana. Hay algo méas en esta
poesia desafiante, intima y césmica a la vez, telurica y universal.

2.1. Las otras voces de la modernidad

(Por qué un poeta ecuatoriano de mediados del siglo XX se empina sobre la
cumbre de las catedrales andinas para buscarse a si mismo en las doctrinas
esotéricas orientales? Hay en este didlogo entre doctrinas, creencias y
culturas, tan distantes en el espacio y en el tiempo, algunas de las marcas
de configuracion de nuestra modernidad: la avidez por apropiarnos de la
pluralidad multiforme de pasados y culturas, de saberes y tradiciones
dispares; en suma, el anhelo de universalidad.

Ya la misma base de nuestra configuracién moderna aparece signada por
el mestizaje, el sincretismo, la articulacion de herencias heterogéneas

3 Véanse por ejemplo los titulados “Nocidon y técnica de la conciencia de si
mismo”,”Epistolario del Yoga-Zen del Maestro Tsung-Kao”, “Jerarquia planetaria de la luz”,
“Primera incursion en el sol morado”, “Yoga cristiano y philokalia”, “El humanismo llamado
Zen”. Obras completas, Vol. 11.

220



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

precipitadas por la conquista espanola: lo indigena, lo africano, lo espafiol
europeo, y con ¢l todo lo que proviene del mundo arabe, del judaismo. Las
particularidades de nuestra incorporacion al mundo moderno, a la historia
de Occidente, nos relegan a una condicion periférica, a una imborrable
situacion de alteridad. Somos y no somos occidentales y modernos; o lo
somos sin dejar de ser “lo otro” de la modernidad.

Las exploraciones de Davila en mundos signados por la otredad, siguen
esa ruta: no es occidente, sino oriente; no es la modernidad, con el avance
arrollador de la ciencia y la técnica que aniquila toda otra forma de
pensamiento, sino los antiguos saberes milenarios; no es el pensamiento
racional moderno que propicia un desencantamiento progresivo del mundo,
sino la busqueda de revelaciones sagradas que subsisten en los repliegues
del mundo profano; no es el vértigo de las ciudades tumultuosas, sino los
largos silencios y vacios que reposan en el fondo de cualquier pregunta por
el sentido de la existencia; como si en todos esos otros, el hombre de los
Andes pudiera descubrir su propia imagen.

En la mas alta noche,
cuando
los funiculares descienden
colmados de bthos y alejandras,
la Noche
envuelve un rayo de resina
en los violloncellos de la Opera, y
alguien
retorna continuamente hacia el estetoscopio.
Mira su lado Neanderthal y
su ruina de infinito.
(“Don matutino”).

En sus poemas, la técnica moderna y sus productos (funiculares,
estetoscopi0s), la cultura de los violloncellos y las Operas se desvanecen ante
el Neanderthal que habita inexorablemente en el cuerpo de la humanidad;
el primitivo ser que marca a la vez el inicio de la especie humana, su lento
desprenderse de la naturaleza, es también el comienzo de su ruina de infinito.
Si alguien lograra verdaderamente realizar la hermenéutica de la expresion
de un poeta verdadero —dice César Davila en el ya mencionado ensayo sobre

221



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

Ida Gramko— «veriasele atado al gran hondon materno de los mitos y los
signos primordiales de 1a humanidady [...] «El hombre mas remoto estuviera
alli presente con su verde paisaje arcaico, al lado del hombre moderno que
presiente la palidez de la nada trascendental»(513).

El sentido de la busqueda de universalidad que persigue Davila, se sustenta
en su particular concepcion de la unidad fundamental de la especie humana,
cuyo rasgo esencial —la nostalgia por su perdido origen sagrado— recorre
subterrdneamente la aparente heterogeneidad de siglos, pueblos, dioses,
culturas.

Siempre, en las tardes escucho un clavicordio,

en el que aprende musica una nifa.

Y, parece una ciega que en la Luna,

cada cien aflos recogiera

la mano cercenada de otra nina,

muerta antes del Génesis.

(“Vecindario”).

Enun comentario sobre la vigencia del Carnaval en la cultura contemporanea,
Davila escribe: «Las saturnales romanas son hermanas mayores, sin duda,
de las fiestas populares de hoy. Sin embargo, hay algo mas hondo siempre,
en todo movimiento general, en todo ademan de la multitud, que sube de
la especie y de sus mas misteriosos hontanares» (497). Y en una resefia
bibliografica a propodsito de la publicacion de “Nosotros, los ultimos
intelectuales” de Roger Callois, Davila descubre en el gesto del filosofo
francés un impulso idéntico al que animaba los sacrificios rituales de los
antiguos aztecas mexicanos (Obras Completas II).

En esta via que recorre Davila se evidencia otro signo de la poesia moderna,
desde el romanticismo y el simbolismo: oponer al pensamiento racionalista,
a la ciencia y a la técnica, la presencia indomesticable del pensamiento pre
moderno.

La modernidad postuld la razén como la tnica forma legitima del
pensamiento. Pero la poesia moderna desde el romanticismo, a contrapelo

222



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

de todos los racionalismos, se aventura en una exploracion ilimitada de la
vastedad del mundo, asediandolo desde todos los costados, apelando a todos
los saberes, apropidndose de todas las formas de conocimiento: simbolo,
mito, ritual, adivinacién, memoria atavica, revelacion sagrada, pulsion del
deseo, deslumbramiento de la intuicidon. Y esta actitud poética desemboca
en una escritura que interrumpe constantemente los hilos de la discursividad
logica, y en la produccion de un sentido imposible de abordar desde el
pensamiento racionalista.

2.2. Conocimiento y poesia

Ante la desacralizacion del mundo operada por el racionalismo moderno, ante
ladegradacion de la condicion humana subordinada a la produccion industrial
moderna, Davila invoca la sacralidad original de la existencia humana y la
tragedia de su ruptura con el origen divino. La poesia es una de las vias para
acceder a la experiencia de lo sagrado. En la poética de Davila, la poesia
es ante todo una experiencia de conocimiento, aunque ese conocimiento
aparezca oscuro y enigmatico, y aunque sea —como ¢l mismo dice—
“diametralmente opuesto al modo conceptual” del conocimiento racional.
Para Davila, la experiencia mas alta del conocimiento (la iluminacion) esta
mas cerca del conocimiento poético que del modo racionalista. En estas
dos experiencias extremas, el conocimiento tiende simultaneamente hacia
dos abismos que para el pensamiento racional resultan contradictorios
e irreductibles: los confines del universo y el centro del ser; los dioses y
los hombres; la infinita vastedad de la existencia y la subjetividad intima
y sangrante. En ambas —iluminacién y poesia— se despliega la vocacion de
infinito y absoluto que el ser humano opone a la contingencia y finitud de
su condicion, «y la necesidad de integrar los ritmos inmediatos de la obra
personal con el Verbo que sostiene y revela el Universo» (“Magia, Yoga y
Poesia” 436).

De alli entonces esa “oscuridad” de la poesia daviliana, que no estd hecha de
significados ya constituidos, explicables a la luz de algun codigo —ni siquiera
a la luz de los cddigos esotéricos—, sino de revelaciones subitas cuyo sentido
se configura en los contextos de interpretacion que los mismos poemas crean

223



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

y proponen: la poética de Davila, la poesia ecuatoriana e hispanoamericana —
desde el modernismo hasta la vanguardia—, en el horizonte poético y cultural
de la modernidad, con su heterogénea mezcla de saberes y religiones, de
historias y geografias, de lenguajes y esferas discursivas; no solamente
nuestro castellano andino y mestizo, sino mas ampliamente, el lenguaje, las
palabras y las infinitas posibilidades del significar: «;En qué instante se une
el buscador / a lo buscado, y / Materia y Mente entran en la embriaguez /
del mutuo conocimiento?» se pregunta en “Campo de fuerza”. Y esa es la
pregunta que recorre toda su trayectoria poética, pregunta marcada por la
busqueda apasionada de un conocimiento, que se sitlia siempre un paso mas
alla, por la persecucion de un saber irreductible al orden de las convenciones
del lenguaje.

«¢En qué instante...» dice Davila, porque el conocimiento que persigue solo
se presenta como deslumbramiento instantaneo, como un golpe de intuicion
fulgurante, inexpresable en el orden lineal y sucesivo del lenguaje. Pasion
extrema que pone en movimiento los incitantes juegos de la inteligencia y
las seducciones de la sensibilidad, la fuerza del espiritu y la turbulencia de
la carnalidad.

(Como nombrar el enigma del ser y de la existencia de otro modo que no
sea con enigmas? Ante el enigma de la vida, Davila propone el enigma de
la palabra poética.

Cuando un dia vayais a buscarme,
quedaos a la puerta.
Gritad con vuestras voces un nombre de los vuestros.
Yo os responderé abriendo el suelo
con una débil costilla o un recuerdo.
[...]
Gritad un nombre que suene a siempre.
O a nunca, como un angel increado.
O a nada, como una cabeza dada vuelta.
(“Advertencia del desterrado”).

224



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

Pasion por el conocimiento absoluto, pasion demitrgica, como la que anima
al dios de “Oda al Arquitecto”, tal es la pasion poética de César Davila.
Pasion sagrada por nombrar la totalidad del universo para que el mundo se
vuelva presencia; pasion que devora inclusive la propia inteligibilidad del
poema. Decir el nombre de todas las cosas, borrar sus fronteras: tejer la tela
del poema para que en ella se dibuje la figura doble del enigma: vida y muerte,
paraiso y abismo, caos y cosmos, presencia y ausencia. De alli la caudalosa
exuberancia de su verbo, las violentas antitesis, el desencadenamiento —a
veces delirante— de las metaforas, las largas series versales que repiten una
misma estructura sintactica con el ritmo encantatorio de una letania.

Desde Arco de Instantes y hasta los ultimos poemas, la exuberancia verbal
de Davila se repliega paulatinamente para dar paso a una poesia mas escueta
y descarnada, mas proxima al silencio y al vacio. En un poema anterior,
perteneciente al ciclo de Espacio mes has vencido habia escrito:

Enterré ya los marmoles que amaba.

Duermen en él los angeles helados

en ocultos tropeles ateridos.

Ya sé odiar los berilos y zafiros

—parasitos brillantes de la roca-.

No deseo admirar tus vestiduras

salpicadas de signos y asteroides.

Amo la desnudez de los caminos
(Poema N.°1).

Pero no sera sino hasta la escritura de Arco de instantes, y sobre todo desde
el poemario En un lugar no identificado, —muy lejanos ya de la poderosa
cercania de la retorica y la poética nerudiana, de la pasion por lo telirico—
cuando Davila emprende una exploracion que bordea los abismos del sentido
—abismos del ser, de la conciencia, del lenguaje— con una expresion concisa
y tensa que gana en densidad semantica lo que pierde en inteligibilidad
racional. Davila multiplica las imagenes extrafias, las alusiones esotéricas,
el fraccionamiento de alusiones y conceptos en la vision angustiada y
aterradora del ser del hombre al borde del abismo.

225



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

Y la Poesia, el dolor mas antiguo de la Tierra,
bebe en los huecos del costado de San Sebastian
el sol vasomotor
abierto por las flechas.
Pero la voluntad del poema
embiste
aqui

alla

la Tela
y elige, a oscuras aun, los objetos sonoros
las rifias de alas,

los abalorios que pululan en la boca del cantaro
Pero la tela se encoge

y ninguna practica

es capaz de renovar

la agonia creadora del delfin.

El pez sdlo puede salvarse en el relampago.

(“Profesién de fe”).
Exilio y resacralizacion del mundo

Exposito en la Nada y nacido en el jAy! universal.
Inutil puro.

Vuelas tu desalado suceso sin quehacer
Destetado del Cielo, qué bellos son los traspiés
de tus alas

en la necesidad de Abismo.

(Angel sin misién).

Pasion es una palabra doble: nombra el amor, el deseo, el impulso vehemente
hacia el otro y la entrega al objeto deseado. Desde su connotacion cristiana
nombra el sufrimiento, y la poesia de Davila se sumerge profundamente en
el dolor de la condicién humana: angel caido, escindido para siempre de su
origen sagrado, tentado por el abismo de la carne y nostalgico del paraiso. En
varios poemas, aparece consignada la desgarradura producida por el aleja-
miento de lo divino: los hombres deambulan en su exilio terrestre, “Lejos de

» <«

Dios”, prisioneros en la vibracién del “instante ateo’, “golpeando a las puertas

226



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

de un dios mudo”, en espacios “colmados por el vacio de dios”, con su “ob-
sesion de paraiso en ruinas’: «Amad a aquellos que ain no existen / y que,
ansiosos, desde un lugar divino / quieren bajar a uniformarse de cautivos,
escribe en “Invitacion a la vida triunfante”. El destierro, el exilio en el espacio
y en el tiempo, es el territorio en el que Davila construye su poética: «Vengo
desde mi propio centro, oh errantes dias. / Desde la infinita soledad de un
dios perdido» (“Origen I”).

Mircea Eliade escribe que lo sagrado y lo profano no son formas de especula-
cion teoldgica acerca del mundo, sino dos modos existenciales de “estar” en
el mundo, dos experiencias primarias anteriores a cualquier reflexion sobre
el mundo:

El mundo profano en su totalidad, el Cosmos completamente
desacralizado, es un descubrimiento reciente del espiritu humano”
que caracteriza a las sociedades modernas. Sin embargo aun en ellas,
persisten repliegues en los cuales los hombres buscan acceder a la
experiencia de lo sagrado. Para el pensamiento arcaico, el espacio no
es homogéneo: existen zonas sagradas que se revelan como Centros
y Ejes de organizacion del espacio, “aberturas” de comunicacion
con un orden diferente al orden natural (dios, el ser), que permiten
al hombre orientarse en medio de la extension homogénea e
infinita del espacio profano; por la sacralidad es posible ordenar el
espacio cadtico, integrarlo en un orden y volverlo habitable. Para
la experiencia moderna del mundo, la desacralizacion del espacio
significa la pérdida del centro sagrado: no hay orden ni concierto en
la masa amorfa e infinita del espacio homogéneo. En rigor no hay
“Mundo”, pues este no puede existir entre “los fragmentos de un
universo roto, la masa amorfa de una infinidad de /ugares neutros
en los que se mueve el hombre (Eliade: Lo sagrado y lo profano).

Davila asume radicalmente esta pérdida de la centralidad del espacio como
un exilio y un destierro: exilio en ese espacio de «infinita soledad simulta-
nea» de «vacio colmado por la ausencia de Dios» en los poemas de Espacio
me has vencido; «Ciérrame para siempre el paraiso. / Yo estaré con los mios
siglo a siglo» escribe en “Cancion al templo antiguo”. Y exilio en el tiempo en
Arco de Instantes: «Yo soy de ayer, y me visito ahora / por un descuido en que
llord el Eterno», escribe en “Advertencia del desterrado’.

227



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

Catedral Salvaje por su parte es, antes que nada, un acto fundacional: la con-
sagracion de un espacio -los Andes— como Centro del Mundo en el que
convergen todos los tiempos, todos los espacios, todos los seres y los dioses.

La montafia y el templo son signos privilegiados para significar la sacralidad
del espacio: son “aperturas’, puertas de acceso para el encuentro entre los
dos drdenes: el orden de lo sagrado, que es el orden del principio originario,
anterior a la historia, orden del Ser, tiempo sagrado del origen donde muerte
y nacimiento se confunden. Y el orden de lo profano: la cotidianidad, los
registros de la temporalidad, el tiempo de la heterogeneidad de los seres y las
cosas, el tiempo de los trabajos y los dias. En el lugar sagrado se disuelven las
fronteras que separan los mundos, y abre el contacto entre la vida cotidiana
y el mundo divino, pero también con las regiones abismales de los muertos.

César Vallejo esta, sin duda, en el horizonte de intertextualidad de la poética
de Davila: para ambos el dolor, la enfermedad, la muerte son las marcas visi-
bles del mal, los estigmas que deja en el cuerpo la caida. Salir del cuerpo de
la madre, es abandonar para siempre el centro y la matriz, asumir los signos
de la individuacién -nombre, rostro, cuerpo-, y abandonarse a una erranza
perpetua.

El hombre sufre los dias que conquista.

Padece.... Llora, temiendo su lagrima final.
Reparte con la carne y la ternura

la verde y fiel espina del futuro.

[...]

Ama su cuerpo. Sufre de bruces en su comparfiera
y cae, ciego, hacia lugares lividos,

extendiendo su sangre derrotada,

hacia un ser venidero que le acusa y puebla.

[...]

Y esta marchando siempre con millares de pasos,
con millares de espaldas que se quedan

a oscuras de Dios...

(“Canto del Hombre a su ignorado ser”).

228



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

En la poética de Davila, la sexualidad es una de las marcas de la caida: cons-
tatacion de la dualidad, de la radical incompletud de cada ser humano, en
perpetuo anhelo del otro, solamente para recaer otra vez en el abismo de su
propia soledad. Pero ademas, la sexualidad es una fuerza abismal, pulsion
oscura que brota desde lo instintivo reafirmando una y otra vez la animali-
dad del hombre, su inexorable cautiverio en la carne.

Padres mios:

Yo sé que vosotros, en vuestro vaso ceremonial,
fabricais a escondidas de los nifios

infelices pasatiempos de la carne

que os avergiienzan cada mafana.

Ya llegan los adultos a morir en el blanco aluvién de sus
sabanas

Ya vienen a encadenarnos hasta el alba.

Partimos:

Nacemos en un cielo sucesivo,

en el plumaje que tira sobre las Reinas el Viejo
Sembrador

(Origen II).

Inclusive la funcién engendradora de acto sexual aparece en su poética como
una perpetuacion en otros —en los hijos— de la condena original, reprodu-
cida y multiplicada en la especie entera. El erotismo, la sexualidad, en tanto
que dualidad y en tanto que multiplicacion de los seres, es fuente de angustia
porque impulsa la dispersion y el dolor hasta el infinito.

He aqui que un hambriento rie un diente
y exprime su mejilla cenicienta
Sinembargo él, con su pélida sustancia
edifica otro esclavo y otro hambriento,
sobre el camastro donde, unido, yace...

(“Codigo amargo “).

229



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

La ruptura de la unidad original engendra la temporalidad. Para el pensa-
miento arcaico, el tiempo arquetipico estd en el pasado. No en un ayer hist6-
rico, sino en un tiempo inmemorial, anterior al tiempo, cuyo signo es la uni-
dad del ser que reposa inmévil en su identidad eterna. El tiempo histérico es
vivido como caida y ruptura: Adan expulsado del paraiso vive la pluralidad
de tiempos, la heterogeneidad de los seres, la dispersa multiplicacion de las
cosas. La nostalgia del moderno por la unidad original, dice Mircea Eliade,
se revela en la apetencia por experimentar la sacralidad de la existencia. En
la poesia de Davila se advierte ese incesante combate entre el impulso por la
reintegracion en el gran todo, y la desalentada constatacion de su caida.

Solo el infierno puede hacer verdaderos martires

porque la salvacidn es el peor de los descaros

en nuestra Epoca;

porque dura precisamente el tiempo que se necesita

para preparar un nuevo Universo de Condenados.
(“Meditacion en el dia del exilio”).

Yo elijo una vez mas

la bestia impura que ha de conducirme a la Nada

Porque el futuro depende del perdén

que todos los animales juntos en el Hombre

otorguen a su viejo creador
(“Transfiguraciones”).

Es tentador leer algunos de los poemas de Davila como pequefios oratorios
intimos, otros como como grandes templos y catedrales imponentes, erigi-
das para propiciar el contacto con lo sagrado. En este punto, poesia y ritual
sagrado coinciden, pues ambos son invocaciones propiciatorias de la expe-
riencia de la sacralidad. En algunos de sus ensayos podemos leer su absoluta
conviccion de la secreta unidad entre los hombres y sus dioses: véanse por
ejemplo los que se refieren al carnaval:

Porque ¢l, viejo Momo, vendré de todos modos y las divinidades
nunca han rechazado la huella del dedo del hombre en cualesquiera
de sus transitos terrestres. Es mds: acaso descienden unicamente con
la secreta esperanza de verse transformados por la accion del pulgar y
el indice de sus propias criaturas (Obras Completas II: 533).

230



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

O en ese otro ensayo que se refiere a los rituales propiciatorios aztecas
cuando, al finalizar una era, ofrecian a los dioses una copa colmada por los
corazones de existencias cumplidas.

Hacia la media noche, el sacerdote encendia de subito el fuego
anunciador de la nueva época. Nacia el siglo nuevo. [...] Sin embargo,
antes de cada recomienzo habia un instante supremo; aquel en que el
alma colectiva se entregaba a los dioses y percibia el Infinito. Habia una
fulguracion de tiempo en la que el alma americana hacia la dacion de su
fantasma espiritual al infinito esférico en la noche. En ese extremo tic-tac
de sangre y pulso, experimentaba el destello de lo Intemporal a través de
una grieta infinitesimal del espacio tachonado. En seguida, retornaba a la
existencia cotidiana, humedecida en la gran fosforescencia del Ser (Obras
Completas II: 531).

Para las sociedades premodernas, la vida social estd marcada por el ritual.
Por su intermediacion el pasado se actualiza, repitiendo ciclicamente el
momento fundacional, restituyendo el pacto de los hombres con sus dioses, y
devolviendo a la vida cotidiana su fundamento sagrado. “Catedral Salvaje”
puede leerse como un inmenso poema ritual: en el centro del mundo,
confluyen lo sagrado y lo profano cerrando por un instante detenido el
abismo que los separa en el tiempo historico. Rito de muerte y resurreccion
en el que dioses y criaturas se entremezclan y se funden para engendrar, una
vez mas, el universo.

Aqui, el Creador y la creatura copulan en silencio,
anudados durante siglos, pisoteados por las bestias!

[..]

Oh infinito antepasado de mil rostros, mil alas y mil colas!
En el profundo rebaiio de las simientes y las sombras duermes!

[...]

Las tumbas te alimentan como poros, innumerable abismo!
Antros inmemorables, tribus profundas, secretas multitudes
de bestias y alimanas trasmutadas!

Desde la fundacion del paraiso,

en infinitas vidas y en incesante muerte,

cambias la sorda piel del Universo, en una vestidura de furor!

[...]

Yo, que jugué a la Juventud del Hombre,

231



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

alzo esta noche mi cadaver hacia los dioses

Y, mientras el rocio cae sobre el mundo

atravieso la hoguera de la resurreccion
(“Catedral Salvaje”).

Muchos otros poemas estdn impregnados de este caracter ritual. Imposible
no conmoverse ante ese ritual de invocacion del que clama la presencia de la
divinidad, eseritual desesperanzadoy agdnico que se estrella contrael silencio
indiferente de dios. Ritual que inclusive alcanza un tono blasfematorio en
los momentos de las grandes caidas, cuando el poeta percibe solo el olvido
y el oscurecimiento de Dios, pero que siempre deja escuchar detras del grito
el rumor de la oracion. El mismo lo dice en el poema “El ebrio”: «Blasfemia
de los ebrios, / desde el liquido idioma de los nifios, / rezas devotamente a la
espalda de palo de Jesusy.

4. La encarnacion

A lo largo de los diversos ciclos de la poesia de Davila, se advierte su
actitud ante la existencia como un constante rito expiatorio.* ;Como
evadirse de la condicidén de exilio y mutilacion que marca la existencia
humana? Dévila invalida una tras otras las respuestas trascendentales: ni la
eterna trascendencia cristiana con su promesa del paraiso prometido, ni la
supervivencia del cuerpo en las rencarnaciones sucesivas, ni la reintegracion
del espiritu en la totalidad, abismado en la contemplacion atemporal de lo
divino. Por diversas vias, D4vila tienta una y otra vez la disolucion de su
yo contingente y finito, que le aprisiona en los limites de su propio cuerpo
y le condena a la soledad: fundirse en la materia corporea; identificarse con
todos, con el “cuerpo innumerable” de los otros sufrientes de este mundo;
interrumpir la conciencia y disolverse en el gran vacio; todas €stas son formas
de escapar a la propia finitud. Pero asi como a cada muerte le sucede una
resurreccion, ningin renacimiento es definitivo, sino apenas el comienzo de
una nueva y fulgurante caida. Una y otra vez arribara a la misma desolada

* En un breve pero iluminador ensayo, “El solitario de la gran obra’, Juan Liscano ha
podido establecer tres etapas en este proceso: la primera “de toma de conciencia; una segunda
de evocacion de los antepasados y ascendientes; y una tercera de destruccion del “yo”
personal, mediante la destruccién de la imagen del padre. Entonces, substituida esta ultima
por la visién ecuménica del mundo, cree posible entregarse a la obra de renacimiento regada
por un amor sangrante, cristico”

232



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

constatacion: «Pero es insostenible la salvacion de la Carne. / Oh Hidromiel,
Hidrosemen, Hidromuerte! (“Josafat™).

En diferentes poemas, el yo lirico —un yo errante que ha perdido su centro
y su linaje— vuelve una y otra vez su mirada hacia atras, en busqueda de su
origen y lo encuentra doble: la madre: la materia, la naturaleza, la noche
genésica; y el padre: el principio formador, la ley.

Confuso emerjo de la noche como de un paraiso de mucosas.
[....]

El padre milenario sacude en el vacio mi costado,

me grita su nombre sobre el cabello; me arranca de mi madre;
Yy, como antes, ganguea ebrio,

delira sonriendo con el rostro dividido en mil rostros
humeantes de furor, de piedras, vientos, y

sucesos angustiosos que solo el hijo

puede traducir [...]

Ardiendo en sus alcoholes altisimos

me grita: -“Hijo, di, di mis palabras verdaderas!”

“Veo tu calavera: esta palida; has caido!”

[...]

Asi subo al pais de la perpetua profecia

Tierra ocultada por la madre en el fondo del hijo

para remota alianza con el padre infinito y misterioso!

(“Vaticinio”).

En varios poemas Dévila invoca la imagen mitopoética de la unidad original
de los principios masculino y femenino: Quroboros, la serpiente cosmica del
tiempo circular es simultdineamente «hembra y varon en un lecho redondoy,
«mordiéndose por turno la entrada del corazon»; y en “Boletin y elegia de
las mitas” la invocacion a Pachacamac: «Tu que no eres hembra ni varén /
tu que eres Todo y eres Naday, opuesta a Viracocha, esa otra representacion
de la divinidad cuyos rasgos son inequivocamente masculinos.

Seria vano, en esta poesia tan fuertemente simbdlica, elaborar un arduo

catdlogo de sus simbolos més frecuentes; pero quizas el de la madre es el
mas abarcador y poderoso de todos. La figura de la madre condensa y resume

233



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

todas las contradicciones: ella es dadora de vida y devoradora de sus hijos, a
la vez ttero y tumba, ascetismo del espiritu y obscenidad de la carne. En los
diferentes ciclos de su poética, la madre es sucesivamente tierra, eternidad,
vacio; casa, templo, lupanar.

Madre y muerte son, en la poética de Davila, “altisimas palabras”. El deseo
incestuoso de poseer a la madre, equiparado al deseo de retornar al utero
materno, conduce a la muerte: entrar en el cuerpo de la madre es volver
al seno de la tierra que le dio el ser. Pero la madre es, sobre todo, mater:
materia. En un hermoso ensayo sobre Teresa de Avila, José Angel Valente
ha leido la aventura del espiritu, en la tradicion mistica cristiana, como una
aventura del cuerpo. La encarnacion es la figura que preside la re-unidn de
la carne con el espiritu. «La noticia del Evangelio —dice Valente— es una
noticia carnal. Su sustancia extrema seria esta: el Verbo se hizo carne. El
cuerpo puede, por obra del verbo, alojar la latitud de lo divino, y lo divino
se inscribe en la materia corporea» (Valente, 37-39).

Davila tienta una via muy proxima a la de la experiencia mistica. En
principio, la encarnacion no es el idilio entre “la materia y el arcangel”,
sino contienda bélica: «Ahora sé que me dieron esta alma en medio de una
batalla. / Alucinado por las cerillas enemigas miré el caddver de mi madre
bajo el Cisne que la amabay (“Origen II”).

Pero no es desprendiéndose de la carnalidad y la materia como Davila busca
acceder a la «embriaguez del conocimiento». En poemas de diferentes
ciclos de su poética—como “Oda al Arquitecto”, “Catedral Salvaje” o los
posteriores de “Conexiones de Tierra” y “Materia Real” — Davila tienta una
y otra vez el pacto con la materia para desentrafiar el enigma del ser.

Ya en poemas tempranos como “Cancidn a Teresita” y “Oda al Arquitecto”,
busca en los repliegues de la materia el destello de lo sagrado. En la
evocacion de Teresita, el tono expresivo del poema —mezcla de sensualidad
y espiritualismo—, estd marcado ya desde el epigrafe: «Apasionadamente»,
y se despliega en el placer —de resonancias modernistas— con que describe
el cuerpo de la muchacha: ella tiene entreabierto «un hoyo de dalia en la
sonrisa», su «pecho quema su materia estelar», ella es «esa nocion de beso
que comienza en los parpados; / la trémula angostura del abrazo en los
senos». El cuerpo de la nifia anuncia en su materia carnal la huella divina,

234



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

que se expresa condensada en el verso: «LLa comunion primera de la carne
y el cieloy.

La percepcion de lo divino en la materia es ain mds evidente en la “Oda
al Arquitecto”. Aqui la sustitucion de la idea cristiana de un Creador, por
la de un modelador de la materia, reduce la distancia entre el creador y sus
criaturas: el principio divino est4 realmente presente en las cosas materiales,
y la materia toda se sacraliza porque aloja en si a lo divino.

En los primeros ciclos de su poética, Davila busca el contacto fisico con
la materia, con las cosas del mundo, como una via para afirmar su propia
presencia: «Yo vengo hacia vosotras, caminantes presencias [...] / con la
sed constante de torturar las cosas, / de erigirlas desnudas, frente a mi propia
ausencia» (“Origen I”).

«Abre las ciegas yemas de mis dedos / para que puedan sentir la callada
amistad de la materia» escribe en “La pequefia oracién”, y en “Tacto”:
«Tu entiendes el sabor oscuro e intimo/ de las cosas». En esta poética de
las cosas que se encuentra en los poemas de Espacio me has vencido, con
ciertas proximidades a la retdrica nerudiana y a la de Carrera Andrade, Davila
intenta adentrarse en la intimidad de la materia, quisiera consubstanciarse
con ella, como un regreso al itero materno, para ser otra vez uno con el
mundo. En “Descubrimiento de la roca milenaria” escribe:

Eternamente los dioses siderales

hablan desde los poros,

desde el panal sagrado de los &tomos
Conozco aquella voz inmensa, muda y clara
Con la luz de mi sangre ingresé en el silencio.
El tierno fuego de las cosas eternas

entra en mi corazdn cada mafiana

Y mi alma entra de hinojos en las cosas.

Este contacto intimo con la materia es una de las experiencias de lo
sagrado, y la apertura propiciada por la poesia consiste en una disolucion
del yo, en una apertura del propio ser para hacer residir en ¢l el alma del
mundo: encontrarse «invadido y habitado por todas las cosas, por todos
los misteriosos poderes errantes del mundo, por el anima mundi» (“Magia,

235



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

yoga y poesia” 433). Las cosas, como el hombre, participan de la misma
condicion de exilio y «soledad terrestresy», y Déavila pronuncia sus nombres
COmo en una oracion:

Yo te pronuncio: cesto, arcén, redoma.
Baston que entras en la porteria,
Candil que tienes roja la solapa

Copa de fiebre y de melancolia.
Aldaba que acaricia un dios viajero.

[...]

Te bendigo martillo carpintero

[...]

(“Amistad con las cosas”).

Pero también el dolor —una constante en su poesia, con resonancias
vallejianas— se encarna en el cuerpo. En “Boletin y elegia de las mitas”,
el poema se construye morosamente sobre los cuerpos indigenas, sobre su
carne doliente y lacerada, pero también sobre la materia carnal del lenguaje:
los nombres propios, los lugares, la sintaxis, el 1éxico, el ritmo que evocan
el castellano andino permeado por la lengua quichua, procedimientos
que otorgan la fuerza y el tremendo vértigo expresivo del poema; «nos
trasquilaron hasta el frio la cabeza», / «con cuchillo de abrir chanchos, /
cortaronle testes», / «Cay6 de bruces en la flor de su cuerpo», / «Todito €l
[...] una sola llaga salpicaday.

236

Brazos llevaron al mal.

Ojos al llanto.

Hombros al soplo de sus foetes,

Mejillas a lo duro de sus botas.

Corazdn que estrujaron, pisando ante mitayo,
cuerpos de mamas, mujeres, hijas.

[...]

Y tam, si supieras, Amigo de mi angustia,
como foeteaban cada dia, sin falta.
“Capisayo al suelo, Calzoncillos al suelo,
ta, bocabajo, mitayo. Cuenta cada latigazo”.
Yo, iba contando: 2, 5, 9, 30, 40, 70.



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

Asi aprendia a contar en tu castellano,
con mi dolor y mis llagas.

(“Boletin y elegia de las mitas”).

Y en ese poema desmesurado, Catedral Salvaje, la materia es el magma
primordial, la fuente sagrada del origen, la sustancia primigenia de los
hombres y los dioses. Alli estdn todos los seres y las cosas: rocas, arcillas,
minerales, joyas; dioses y héroes, guerreros, artesanos y pastores; animales,
aves, insectos; el trigo y los maizales, las frutas, los cabuyos, los arboles, los
arbustos y las flores; instrumentos, utensilios, vasijas. Materia gloriosa en
perpetua metamorfosis.

La posibilidad de adentrarse en la esencia de las cosas, de demoler los muros
que aislan al yo de los demaés seres, la posibilidad de ser uno con el universo,
es para Davila una de las tentativas mas altas de la poesia. En su “Teoria del
Titan contemplativo”, refiriéndose a Jorge Carrera Andrade dice:

Pero he aqui que, de pronto, esta facultad de ver se transforma, y
el Poeta se siente dentro de lo observado. El conocedor y lo conocido
unificanse magicamente. Siente y sufre desde el objeto de la contemplacion,
reintegrandose. [...] Las esencias le devoran y le entregan sus regazos
elementales, ardientes de plasma originario. Es asi, como el Poeta, desde la
presencia corpérea del Universo, desciende a la Esencia universal” (Obras
Completas II: 423-426).

En los ciclos posteriores, las cosas van perdiendo paulatinamente su
objetualidad, y acrecientan su sustancia simbolica, su capacidad de
condensar y movilizar descargas semdnticas insospechadas. Si el contacto
fisico con el mundo no hacia sino reafirmar la dualidad y la escision entre el
hombre y las cosas, Davila siente la necesidad de tentar entonces otras vias
de aproximacion a la materia que provoquen esa comunion total a la que
aspiraba. En un poema de Conexiones de Tierra escribe:

Quiero que me digas; de cualquier
modo debes decirme,

indicarme. Seguiré tu dedo, o

la piedra que lances

237



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

haciendo llamear, en angulo, tu codo.
All4, detras de los hornos de quemar cal,
0 mas alla atn,
tras las zanjas en donde
se acumulan las coronas alquimicas de Urano
y el aire chilla como jengibre,
debe estar Aquello.

(“En qué lugar”).

La voluntad poética de Davila de penetrar en la esencia de las cosas, le lleva
a intentar una vision suprasensorial del mundo, liberada de las contingencias
de su devenir temporal. Davila consideraba que esta “experiencia secreta”
del mundo, en la que el poeta “hace contacto silente con el Espiritu” en la
fulguracion de un instante sin continuidad, es una busqueda de la poesia
contemporanea, una de cuyas mayores realizaciones se encuentra en Neruda:

Es oportuno recordar aqui sus cantos materiales [...] y constatar su
clarividente exploracion del objeto elegido, asi como su aprehension de
los simbolos y de los vagos tesoros suspensos en la atmodsfera interior
de cada uno de ellos”. Davila estaba convencido de encontrar en los
procedimientos Yoga de identificacion con el objeto, una puerta de entrada
para la exploracion poética del mundo (Obras completas 11 432-433).

A pesar de todos sus intentos, la materia, la carne, el cuerpo, jamas pierden
en su poesia su condicion de umbral, de frontera, de limite. Pero la frontera
es, a la vez, lo que separa y lo que une. La iluminacién solo es posible
en el instante en que materia y mente se funden para restablecer la unidad
primigenia. Davila necesita de la complicidad del cuerpo, de su materia
carnal, para acceder a la plenitud; la huella de lo corporeo aparece en su poesia
a cada paso en la vision alucinante de los cuerpos expuestos, sangrantes,
desnudos, desmembrados, vision del cuerpo que alcanza su punto mas alto
en “Boletin y elegia de las mitas™; alli los cuerpos multiples se identifican
con el cuerpo de Cristo, precisamente con el cuerpo encarnado de Dios. Sélo
en la conciliacion de lo eterno con la materia mortal, en la negacion de la
escision, es posible vislumbrar la plenitud de lo uno, y la palabra poética que
la nombra necesita de la “Boca Santisima de la Carne” para ser pronunciada:

238



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

«Ombligo, Corazon y Retina / son saboreados / por el aspid que mana / sin
cesar / de la Boca Santisima de la Carne» (“Campo de Fuerza”).

El cuerpo, y particularmente el cuerpo emblematico de la madre, nunca
pierden su condicion de umbral, el cordon umbilical que mantiene abierto
el contacto entre el lugar sagrado del origen y la existencia terrena.’ En el
poema “Origen”, uno de los poemas fundantes de su poética, el hombre que
se aleja del cadaver de la madre dice en los versos que cierran el poema:

Sin embargo, alguien debe continuar atado a la cabellera
que brota de la vertiente de la Salvaje Madre.
Alguien debe continuar la escritura del dedo en el polvo
Alguien debe continuar el canto del Hombre Claroscuro de la Noche
Alguien debe continuar la agonia de los Mayores
sobre la mesa errante del pafiuelo de maiz”
(“Origen™ “En un lugar no identificado”).

5. Tarea poética

En el contexto de la poesia ecuatoriana, es dificil encontrar quien haya
asumido tan radicalmente y con mas pasion que César Davila este oficio de
“continuar el canto de los Mayores”. La poesia de Davila extrae su fuerza
del pasado, se vuelve hacia el mito y los saberes milenarios, redescubre las
antiguas palabras de la tribu, desvela insolitos significados que sobreviven
secretamente en el lenguaje. En el aura de sus palabras se escucha la voz del
adivino que descifra el enigma de la vida en la entrafia de los seres. «Y la
Poesia, el dolor mas antiguo, el que buscaba dioses en las piedras» escribe
en “Tarea poética”.

Para César Davila la poesia es —lo hemos dicho ya— por sobre todo una
experiencia de conocimiento; pero el conocimiento poético es de naturaleza
radicalmente opuesta al conocimiento producido por el pensamiento
racionalista. Davila intenta un conocimiento absoluto, que suprime el

> En una nota sobre la edicién espafiola de Ulises -“El Ulises cumple afios” , Davila
encuentra en el mondlogo de Molly Bloom una esperanza de vida positiva, y escribe: «Son
palabras de mujer [...] Recuérdese que la Naturaleza es femenina. Y que ella desde el fondo de
su matriz viscosa de hidra dira: si, si, si, a los postreros requerimientos del fulgor supremo»
(Obras completas 11 499).

239



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

dualismo entre el objeto del conocimiento y lo subjetivo que conoce: ser
absolutamente consiente de los juegos de la conciencia que se conoce a
si misma conociendo al mundo, es «una experiencia pura, absoluta, en la
que no hay sujeto conocedor ni objeto conocido, ya que uno y otro se unen
en una entidad Unica», anota en “Nocidn y técnica de la conciencia de si
mismo» (Obras completas I 441). Una “embriaguez del conocimiento” que
estalla en el instante en que se confunden «el buscador y lo buscado» del
poema “Campo de fuerza”, tan proxima a la experiencia de los misticos.

Como resultado de esta buisqueda de iluminacion, la percepcion del mundo
que aparece en los poemas y los principios constructivos que los organizan,
no siguen una organizacion logica, racional, sino un mostrarse fragmentario,
caleidoscopico, con enormes abismos entre una imagen y la siguiente, como
si el pensamiento siguiera una trayectoria imprevisible, un curso erratico
sujeto inclusive a los golpes del azar.® Este pensamiento —constantemente
interrumpido, interceptado en su curso de elaboracion, y sometido a un
perpetuo recomenzar— puede haber encontrado sustento en las practicas del
budismo Zen cuyo objetivo es anular los obstaculos interpuestos por los
habitos racionalistas del pensamiento que impiden la captacion intuitiva
del Ser. En “Nocion y técnica de la conciencia de si mismo”, Davila anota
este procedimiento: «1. Atender interiormente al estado de animo, antes de
que surja un pensamiento. 2. Cuando surge un pensamiento, interrumpirlo
inmediatamente y volver a la actitud de atencion interior. 3. Tratar de
contemplar la mente en forma ininterrumpida» (Obras Completas II).

De esta concepcion poética se desprenden algunos rasgos de su retorica,
particularmente la configuracion de la imagen. César Davila coloca a la
imagen en el centro de la creacion poética. Para Davila la poesia no existe
solamente en los textos de los poetas, sino en el impulso creador que anima
multiples esferas de lo humano: el juego, la fiesta, el suefio, el erotismo,
el arte. En las lineas dibujadas en las rocas de las cuevas prehistéricas, en
los utensilios de ceramica de los primeros hombres sobre la tierra, Davila
descubre brillar “la mas remota poesia del hombre”” Dado que su percepcion

¢ Juan Liscano anota este caracter fragmentario de los poemas de Davila: «Sus versos
transmiten retazos de sus visiones, de su experiencia espiritual, de sus vivencias. Son notas,
esquemas, testimonios angustiados, apuntes, explosiones de conciencia» (“El solitario de la
gran obra” 4).

7 Para las reflexiones de Davila sobre la imagen, y en general sobre el modo poético del
conocimiento, véase su ya citado ensayo “Magia, Yoga y Poesia”. Obras completas Vol. II.

240



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

del mundo no se somete a la légica racionalista, Davila encuentra en la
imagen la virtualidad creadora que hace posible provocar otros médulos de
captacion y reflexion sobre el ser y el existir. La imagen, y particularmente
la metéfora, no son simplemente “otras formas” de nombrar el mundo, sino
formas de producir “otras experiencias” del mundo. Lo que dice la metafora,
no es un sentido que pueda expresarse de otro modo que no sea metafdrico.
La metéfora tiene el poder de comprometer y movilizar simultineamente
diversas facultades humanas: sensorialidad, emocidn, inteligencia, intuicion,
se combinan en proporciones variables para engendrar ese sentido inédito,
nunca antes pronunciado por el lenguaje. Pero ademas, la metafora destraba
e interrumpe los frenos del lenguaje, liberando su ilimitada productividad.

El poder creador hace de la metafora una actitud ante el mundo y ante
el lenguaje. De alli que Davila proponga una asociacion entre la imagen
metaforica y el ritual magico. Imagen, imaginacion y magia —dice Davila—
comparten, no solo una misma etimologia —imago— sino sobre todo una
misma actitud vital: el secreto pacto del espiritu con la materia. Para la
creacion de sus imagenes, el poeta pone en movimiento «sus mas secretas
uniones con el plastico limo de las emociones primarias y sus vinculos
con la materia hechizada. No sin razon, en piedra, arcilla y hueso fueron
modeladas las primeras figuras de uso magico que conoce la historia»
(Obras Completas II: 432).

La magia, como la poesia, aparece «en la aurora mas inverosimil del mundo;
en los primeros contactos de modelacion de la materia por las fuerzas
conformadoras del espiritu [...] Aparece al dia siguiente de la pronunciacién
de las palabras “Hagamos al Hombre”, por la boca del Imaginifico».
Pronunciar las palabras y modelar en barro la figura humana: el gesto creador
de Dios es un gesto de poeta y de mago. No en vano Davila lo llama con un
nombre de poeta: “el Imaginifico”, “el Imaginero apasionado”. En el ensayo
citado, pero también en algunos poemas como Catedral Salvaje escribe:
«Tremendo Imaginifico, rasga este firmamento sucio / de nudos y hélices!».
La virtualidad creadora de la imaginacion, —anterior a toda forma de
pensamiento racional, y radicalmente distinta de €I, anterior inclusive
a la consciencia—, genera en su movimiento imagenes cuya textura es
impronosticable, por no sujeta a ninguna regulacion racionalista. «Es en ese
punto de la libertad creadora preconsciente en donde se insinda la semejanza
del hombre con los dioses».

241



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

Dévila toma una formulacion del surrealista francés Pierre Reverdy segun
la cual la imagen «no puede nacer de una comparacién sino que es el
resultado de la aproximacion o conciliacion de dos realidades alejadas entre
si cuyas relaciones sélo el espiritu ha aprehendido». En el nudo germinal
de la imagen —dice Davila— «coexisten los elementos antagénicos que se
encuentran en todos los puntos de la eterna y circular batalla del universo».
Lo que singulariza a la imagen poética es que, surgiendo en un mas alla de
la conciencia, exige un entrecruzamiento de la inteligencia y la sensibilidad,
de las tendencias viscerales y las voces teluricas, del yo y el mundo:
«sentimiento y mente entrefundidos: esta co-vibracion constituye el modo
mas eficaz de conocer el mundo de que dispone el poetay (Obras completas:
285).

5.1. Las palabras

Davila trabaja sobre la arbitrariedad de los signos del lenguaje, sobre la
posibilidad de disponer de las palabras desligadas de las cosas que ellas
nombran, y alcanza por esta via una gran libertad de escritura. En los primeros
ciclos de su poesia esa libertad se orienta sobre todo hacia la creacion de
imagenes y metaforas en las que los vocablos se despliegan y combinan en
inusitadas féormulas verbales, que hacen estallar sus significados originales,
en un proceso progresivo que llega a su extremo en Catedral Salvaje.

En el magma turbulento de este poema, todo se vuelve inestable, proteico,
caotico; desparecen las jerarquias y las orientaciones precisas; todo fluye y
se transforma sin tregua. En la escritura poética sucede lo mismo: el lenguaje
se desborda y se extravia, las palabras pierden sus significados habituales,
se atraen, se repelen, se contradicen. Desaparecen los significados estables
y fijos, y en su lugar se levantan sentidos provisionales que emergen en
precario equilibrio desde los remolinos de imdgenes, sentidos que duran
lo que un par de versos, y vuelven a naufragar en el oleaje sucesivo del
lenguaje.

Catedral! Cataclismo de monstruos y volumenes, eres!
Piedra veloz circula por tu fuego como un pez sanguinario!
Llueve sol consumido y verde! Moho y sangre! Sal y espermal
Como arbol que se pudre, gotea corrupcion el firmamento!

[...]

242



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

Quebrantan, roen, lamen y esmaltan el cadaver del amo
las alimanias, las flores sedientas, las corolas carnivoras,
las mariposas vagabundas, las orquideas de la fornicacién!
Todo se envilece y rueda en caos palpitante de nebulosa
intestinal, tremenda; hasta llegar a la bosta, al vomito,

a la blasfemia, al parto de monstruos, al cismo que engulle
la arquitectura susurrante de los pequenios pueblos!

[...]

Cantamos ebrios, alrededor del ataud de un nifio
electrizado por la aurora!

Retumba el cubo 6ctuple de la tiniebla eterna!

Devoran los canibales mariposas prefiadas de sangre

Los trenes de naranjas mueren ahogados en arena!

Los sismos desentierran nidos de calaveras extasiadas!

Con frecuencia la eleccion de las palabras no estd hecha en funcion de
sus significados concretos y de su referencialidad inmediata, sino por los
matices expresivos que ellas comportan, por el “aura estilistica” que las
rodea, por su capacidad de nombrar y evocar diversos ambitos de lo real.
Para nombrar la naturaleza corpdrea del ser humano, su inexorable y animal
carnalidad, Davila recurre a vocablos que se refieren a los organos del
cuerpo: pulmones, venas, labios, muslos, tendones. Palabras como zapatos,
mesas, sdbanas, cajones, no nombran esos “objetos” sino que son signos para
nombrar la cotidianidad, para construir ese marco de la cotidianidad humana
de los trabajos y los dias, repentinamente sacudida por las conmociones
metafisicas.

Paulatinamente las palabras se desprenden y se alejan de sus referentes
inmediatos, y en los ultimos ciclos adquieren una carga semantica
absolutamente autébnoma, indescifrable fuera de su propia contextualidad:
«Y cada dia miro mi cadena, / enroscada en el fondo de un cajon. / Le digo:
“Madre, madre, te quiero”. / Ella mueve la cola con afecto, / y de ternura le
rechina la serpiente» (“Vecindario™).

Cadena, madre, serpiente, son en este poema, —y en la poética de Davila—

algunos de los nombres para designar la temporalidad. La materialidad
de las palabras, su sonoridad, la cadencia de la sintaxis, los ritmos de las

243



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

frases, provocan en los poemas los mas diversos tonos expresivos, los
mas variados matices de significacion. “Boletin y elegia de las mitas”
es un poema construido minuciosamente a partir de un trabajo sobre los
significantes lingiiisticos. En “Boletin y elegia de las mitas” advertimos
una distancia con respecto al relato indigenista ecuatoriano de la
década de los treinta, que no radica en los contenidos tematicos que
desarrolla, sino en la organizacion misma del discurso literario, en
la relacion entre el hablante y la lengua. En la narrativa indigenista,
el lenguaje indigena aparece predominantemente como objeto de la
representacion literaria, pero no forma parte del lenguaje® organizador
de la representacion. En el “Boletin...”, el despliegue de los nombres
indigenas, la reiterada enumeracion de la toponimia andina, la cadencia de
los versos que reproducen las cadencias de la sintaxis quichua, una tonalidad
expresiva que sigue los registros de la oralidad antes que los de la escritura,
provocan una extraordinaria tension en el lenguaje poético, y lo invaden de
sonoridades y ritmos nunca antes escuchados en la poesia ecuatoriana:

Yo soy Juan Atampam, Blas Llaguarcos, Bernabé Ladia,
Andrés Chabla, Isidro Guamancela, Pablo Pumacuri,
Marcos Lema, Gaspar Tomayco, Sebastian Caxicéndor.
Naci y agonicé en Chorlavi, Chamanal, Tanlagua,
Niebli. Si, mucho agonicé en Chisingue

Naxiche, Guambayana, Poald, Cotopilal6

[...]

Y a un Cristo, adrede, tam trujeron

entre lanzas, banderas y caballos.

Y a su nombre, hiciéronme agradecer el hambre,

la sed, los azotes diarios, los servicios de Iglesia,

la muerte y la desraza de mi raza.

(Asi avisa al mundo, Amigo de mi angustia.

Asi avisa. Di. Da diciendo).

$ “Lenguaje” entendido en el sentido mds amplio como sistema de conceptualizacién y
valoracién del mundo, es decir, como formalizaciéon de una cultura concreta (Bajtin: The
Dialogic Imagination).

244



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

Este lenguaje austero, incisivo, despojado de cualquier intencion ornamental,
esta ya muy distante de la euforia verbal y de las desbordantes audacias
metaforicas de Catedral Salvaje. Sin embargo entrafia una audacia todavia
mayor: restructurar la lengua literaria de nuestra tradicion poética —la del
modernismo y el posmodernismo— para dejar oir otras voces, otros acentos,
otros ritmos, hasta entonces inéditos en la poesia ecuatoriana. César Davila
no insistio luego en esta via de apertura del lenguaje poético. En su poesia
posterior, la gran libertad de escritura conseguida hasta entonces se orienta
mas bien por el camino inicial: la libertad de disponer de las palabras
desligandolas de sus referencias habituales.

Desde los poemas de En un lugar no identificado y sobre todo desde
Conexiones de tierra, las palabras se cargan de un extraordinario poder
de simbolizacion. Las palabras dejan de nombrar objetos, se aventuran en
campos muy amplios de asociacidon semantica, condensan vertientes muy
dispares de sentido y, a medida que se oscurece su significacion inmediata,
se tornan extrafiamente sugerentes y seductoras. En los ultimos poemas, las
palabras se nombran a si mismas, a sus infinitas posibilidades de significar,
bordeando ya los margenes del sentido.

y la ampolla de Eter
circunvala y detiene la cabeza erizada
del Dragon.
El Sabor de la Piedra al pasar por el anteojo
inaugura la fiesta de los quitasoles
y el angel se acumula furiosamente en el anana.
Ombligo, Corazén y Retina
son saboreados por el aspid que mana
sin cesar
de la Boca Santisima de la Carne.
(“Campo de Fuerza”).

La ininteligibilidad del poema obedece a un uso absolutamente libre de las
palabras, cuyo sentido es indescifrable a la luz del diccionario. Es frecuente
que Davila utilice mayusculas iniciales en palabras que en el lenguaje usual
no las requieren. Dévila relieva asi la distorsion del sentido operada en esos
vocablos: ellos no significan segun las convenciones lingiiisticas normales,
Piedra, Ombligo, Corazdn, han dejado de ser “sustantivos comunes” para

245



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

desplegar un significado “propio”, es decir un sentido construido por la
gramatica y la semantica del poema, por la poética de Davila.

El poema que abre Poesia del Gran Todo en el polvo, puede leerse como
una requisitoria en contra de las palabras: como vestiduras despojadas del
soporte sus cuerpos, sacudidas por el viento del poema, vaciadas de sus
significados, suenan, se agitan, se hinchan y vacian:

Ropas al viento

Han estado la mafnana entera tirando boquerones.
Pulpitos de aire al sacuddn llameante
jalan y bailan mordidas a la cuerda.
—iZape, zute, hipa, jala, daca!

Se revolvian idas

vueltas

revueltas

zarandajas.

Prefiadas a catapulta.

Putas de nada

Gallas infladas, desinfladas, flaccidas.
Solares.

La venturas vacuas

de estas ventrudas vanas.

Viento feroz de las Enajenaciones.

No deja de sorprender la afinidad entre este poema y uno de los primeros de
Octavio Paz, “Las palabras”, en ambos, la misma exasperada ferocidad ante
la indoblegable autonomia de los vocablos. Una exploracion del lenguaje
llevada a estos extremos no puede sino aproximarse al silencio y al vacio: «
Pasa de mi esta sopa sin fondo. Pasa / de mi esta copa de hielo / en que
humedece su ojo de vidrio / el Tenedor de Libros. / [...] / Pasa de mi todos
los recipientes / y devuélveme / a la luz del Vacio Boquiabierto» (“Reunion
bajo el piso”).

5.2. Lo indecible

En algunos de sus poemas Déavila se refiere al objeto tiltimo del conocimiento
y de la poesia con el pronombre “aquello”. El pronombre es sustituto del

246



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

nombre, y en la poética de Davila representa lo que no puede ser nombrado
sino como ausencia, como silencio, como vacio: «En qué lugar / Aquello
debe tener el eco / envuelto en si mismo / como una piedra dentro de un
durazno. / Tienes que indicarme, T, / que reposas mas alla de la Fe / y de
la Matematica».

Pasion por desvelar la palabra perdida, la palabra sola, la impronunciable,
aunque sepa que todo intento estd condenado de antemano al fracaso. «Cada
palabra puede alojar un angel / y ahogarlo en las remotas traducciones»
dice en “Palabra sola”. Las palabras del poema no son sino traducciones
de aquella palabra inicial, de esa antepalabra engendradora de todas los
significados: «Desde el girante circulo de los ceros, caes / a la oracion. / [...]
/ Porque después de las palabras de nuestro instante, / —en donde el viento
/ es s6lo memoria y pasado en movimiento— / la verdadera Voz aclama las
batallas del Corazén» (“Palabra sola™).

En “Palabra perdida”, uno de sus ultimos poemas, escribe: «Embrujar el
Poema de modo que todas sus palabras / girando de la circunstancia al centro
/ por el soplo del mar entre las columnas / se conviertan en la/ PALABRAY.

Dice Harold Bloom:

La tradicion ensefia que los cinco primeros capitulos del Génesis estan
contenidos en el primero, el primer capitulo en el primer versiculo, el
primer versiculo en la primera palabra y ésta en la primera letra. Quien
no haya sido tocado por la revelacion de la primera letra, no comprendera
jamas lo que sigue, porque la revelacion sucede al principio o no sucede
nunca (La Cabala y la Critica).

Alli radica, para Davila, el espacio de lo poético: en la preparacion de la
inminencia de la palabra que nunca serd pronunciada, pues de serlo, haria
inutil toda la poesia. Las palabras del poema no hacen otra cosa que cercar
el terreno para que lo innombrable pueda vislumbrarse, aunque no sea sino
como ausencia. Leamos como contintia “Palabra perdida™:

Mas, apenas has escrito la primera palabra

cuando ya sobreviene la muerte de los parpados.
Muere a continuacion el lado izquierdo

247



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

y luego

el derecho.

Pero AQUELLO ha desaparecido
Irremisiblemente.

[...]

Procura entonces

retirar delicadamente de entre sus labios
la flecha envenenada.

(‘“Palabra Perdida”).

En “El humilde del sinsentido”, José¢ Angel Valente escribe, a proposito de
la poesia de San Juan de la Cruz, «Mostrar que hay un indecible existente
es funcién maxima de la palabra poética que pone en tensidn maxima al
lenguaje entre el decir y el callar. La palabra dice asi lo que dice, a la vez
que dice lo que calla» (Valente 61- 64). La tension que se instaura en el
poema entre las posibilidades y la imposibilidad del decir, hace de la poesia
una pasioén agoénica. Moviéndose siempre en los limites del sentido, sin
alcanzarlo jamas de un modo pleno, el poema, escritura fugaz “del dedo en
el polvo”, termina siempre en el fracaso: «Oracion estrellada contra un velo,
/ tu afan de Paraiso estd en desgracia / y tu voz, a las puertas de un Dios un
mudo» (“Batallas del silencio”).

Sin embargo, «alguien debe continuar el canto de los Mayores», alguien
debe seguir «golpeando a las puertas del dios mudoy, alguien debe seguir
escarbando entre las piedras en busca del sentido: de alli que la poesia sea
siempre para Davila, un ejercicio de riesgo, de fuerza, de coraje. Por eso,
entre el magma proteico y turbulento de la Catedral Salvaje escribird: «Alli
yace el condor con su médula partida / y derramada por la tempestad! /
Amauta valeroso, toda verdadera cancidn es un naufragio. / Aqui no cantara
nunca el pajarillo matinal» (Catedral Salvaje).

La imagen de César Davila, queda prefigurada en la imagen del condor,
amauta, poeta, naufrago: «Alguna tarde, en una sorda pausa entre dos
tempestades / torna a elevarse el condor ciego, hambriento de huracanes.
/ En el mas alto limite del vuelo, cierra las alas repentinamente / y cae
envuelto en su gaban de plumasy.

248



César Davila Andrade: el resplandor del abismo

Imagen que recuerda la de otro dios caido: Altazor. Altura y abismo, impetu
de absoluto y fascinacion por el Vacio.

Fuentes de consulta:

Davila Andrade, César. Obras Completas. Cuenca: Pontificia Universidad
Catolica/Banco Central del Ecuador, 1984.

Adoum, Jorge Enrique. “Un poema sobre la tierra: Catedral Salvaje” en
Letras del Ecuador N.° 73-74. Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana,
1951

Araujo, Diego. “El dolor mas antiguo de la tierra” en Agora N°. 8, Quito,
Enero de 1968.

Baeza Flores, Alberto. “Encerrado en su domingo de ceniza’en Zona Franca
N.°

57 Caracas, Mayo de 1968.

Bloom, Harold. La Cabala y la Critica. Caracas: Monte Avila, 1978.

Carridn, Alejandro. “Una isla rodeada de imposible” en Letras del Ecuador
N.?26-27, Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana, 1947.

Carvajal, Ivan. “El pez solo puede salvarse en el relampago”. 4 la zaga del
animal imposible. Quito: Centro Cultural Benjamin Carrion, 2005.

Crespo, Maria Rosa. Tras las huellas de César Davila. Cuenca: Universidad
de Cuenca, 1980.

Chavez, Alfredo. “Arco de instantes”en Letras del Ecuador N.° 115, Quito:
Casa de la Cultura, 1959.

Davila, Jorge. “Aquella voz inmensa, muda y clara” en Estudio introductorio
a Obras completas Cuenca: Pontificia Universidad Catolica del
Ecuador, Sede en Cuenca - Banco Central del Ecuador, 1984.

. Combate poético y suicidio. Cuenca: Universidad de Cuenca,

1999.

Dévila, Torres César. “Imagen y permanencia de César Davila” en Agora,
N.° 8, Enero de 1968.

Delgado, Rafael. “César Davila Andrade, escritor ecuatoriano” en Letras
del Ecuador N.° 7 (1945) y N.° 33 (1948) Quito: Casa de la Cultura
Ecuatoriana.

Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Madrid: Ediciones Guadarrama,
1971.

249



Revista Pucara, N.° 24 (213-248), 2012

Jacome, Gustavo Alfredo. “Davila Andrade ;Luzbel o Lucifer?”’en Letras
del Ecuador, N.° 153. Quito: Casa de la Cultura, 1951.

Jara Idrovo, Efrain. “La poesia de César Davila Andrade”en Catedral
Salvaje N.° 1, enero de 1989. Revista Cultural de Diario El Mercurio.
Cuenca, 1 de enero de 1989.

Liscano, Juan. “El solitario de la gran obra”en Zona Franca N.° 45, Caracas,
mayo de 1967.

Montesinos, Jaime. “Las fugas y los encuentros en la poesia de César Davila
Andrade” en Cultura N.° 3, Quito: Banco Central del Ecuador, Enero-
abril de 1967.

Pesantez Rodas, Rodrigo. Siete poetas de Ecuador. Cuenca: s/e, s/f.

Rodriguez Castelo, Hernan: Los de “Elan” y una voz grande. Estudio
introductorio. Guayaquil: Clasicos Ariel, N.90.

“César Davila Andrade”en Lirica ecuatoriana
contemporanea. Quito: Circulo de Lectores, 1979.

Schwartz, Kessel. “Muerte y transfiguracion en la poesia de César Davila”
en El Guacamayo y la Serpiente N.° 27, Cuenca: Casa de la Cultura,
diciembre de 1987.

Silva, Alexis. “La tradicién hermética en un poema de César Davila”.
Seccidn literaria de Diario El impulso. Barquisimeto: 14 de mayo de
1978.

Valente, José Angel. La piedra y el centro. “Teresa de Avila o la aventura
corporea del espiritu”. Madrid: Taurus, 1983.

VVAA. Edicion de homenaje a César Davila. Letras del Ecuador N.° 133.
Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana, 1976.

VVAA. La lengua poética de César Davila. Quito: Pontificia Universidad
Catolica del Ecuador, 1977.

VVAA. Edicién en homenaje a César Davila: El Guacamayo y la serpiente,
N.° 35, Casa de la Cultura Ecuatoriana Nucleo del Azuay, Mayo de
1997.

250



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las
cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

Research on sexual education. Don’t say the things we told you
(Uruguay, 2009 —2010)

Silvana Darré
FLACSO, Uruguay
e-mail: sildarr@yahoo.com

Resumen

Como parte de las politicas educativas llevadas adelante por el gobierno
progresista en Uruguay, se implementa a partir del afio 2007 el Programa
Nacional de Educacion Sexual en los niveles de educacion primaria,
secundaria, técnicay formacion docente de todo el pais. A través de un proceso
lento de institucionalizacion parece hacerse efectiva la incorporacion de la
tematica al sistema educativo publico en todos los niveles de la educacion
formal. Como parte del proceso, durante el afio 2009 se desarrollaron tres
investigaciones de alcance nacional destinadas a suministrar informacion
sobre diferentes aspectos del problema. “El cuidado de si en nifas, nifios y
adolescentes. Discursos y practicas cotidianas sobre sexualidad y derechos
en el sistema educativo nacional” es el titulo de una de las investigaciones
que tuve la posibilidad de disefiar y dirigir'. Esta comunicacion tiene dos
propositos, el primero consiste en presentar el contexto de la investigacion y
su disefio, el segundo expone algunos conflictos que se pusieron en juego a lo
largo del proceso entre el equipo de investigacion, la institucidon contratante
y las demandas de nifias, nifios y adolescentes. A través de estas lineas en las
que sobresalen los conflictos, deseamos contribuir a la reflexion sobre los
procesos de investigacion social que acontecen en América Latina.

Palabras Clave: investigacion, educacion sexual, Uruguay

' En el equipo de investigacion participaron la Lic. Fernanda Sosa, la Lic. Marcela Jubin
y la Prof. Andrea Cantarelli.

251



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

Abstract

As part of the educational policies that were carried out by the progressive
government of Uruguay, the National Program of Sexual Education was
implemented at the elementary, high, technical and teacher training
levels throughout the country since 2007. By means of a slow process of
institutionalization, it seems that the incorporation of this issue to the public
education system in the different levels of formal education is becoming
effective. As part of the process during 2009, three research projects with
national scope were carried out in order to provide information about
different features of the problem. One of them that I was able to design and
run is named “Care of boys and girls, children and adolescents. Discourses
and daily practices on sex and rights in the national educative system”. This
communication has two purposes: the first consists of the presentation of the
research context and its design; the second shows some conflicts that were
brought into play during the process among the research team, the hiring
institution and the children and adolescent’s demands. Through this paper
where the conflicts stand out, we wish to contribute to the reflection of the
social research processes that take place in Latin America.

Keywords: research, sexual education, Uruguay

kokck

El contexto de la investigacion

El Uruguay cuenta con una importante tradicion de propuestas y debates en
torno al tema de la educacion sexual en la ensefianza publica, que se inicia
en las primeras dos décadas del siglo XX. Estas iniciativas, diversas en
sus contenidos y en sus estrategias, nunca lograron plasmarse en practicas
pedagogicas continuas, salvo alguna excepcion a mediados del siglo
pasado (Darré, 2010). La caracteristica sobresaliente del conjunto de estas
iniciativas parece haber sido hasta el presente, la dificultad para sostenerse
en el tiempo, superando los desafios que plantean los cambios de gestion de
gobierno.

Autores clasicos como J. Donzelot (1990) y M. Foucault (2001), desde
una perspectiva no pedagogica han aportado hipotesis plausibles para

252



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

comprender este desencuentro insistente o doble exclusion que se produce
entre la llamada “educacion sexual” y los sistemas educativos nacionales
estructurados hace mas de cien afios. Para ellos el problema de Ila
institucionalizacion de educacion sexual en la educacién publica deberia
analizarse en proximidad con los procesos de normalizacion de la poblacion
acontecidos a fines del siglo XIX. Esta explicacion de tipo histérica, podria
abarcar un conjunto amplio de experiencias nacionales que transitaron por
procesos de modernizacién y consolidacion de sus instituciones estatales en
ese periodo. La idea central que proponen estos autores consiste en que el
Estado por medio de las leyes de escolaridad obligatoria, fuerza a las familias
a ceder sus derechos sobre la educacién de sus hijos. Parece paradojico
que el Estado en un periodo en que el individuo y la infancia como etapa
de la vida pasan a ocupar un lugar relevante en la consideracion social, se
arrogue el derecho de educarlos, apropidndose de un rol que correspondia a
las familias. En ese contexto historico, politico y epistémico, la sexualidad
infantil parece funcionar como una “prenda de intercambio” entre el poder
de la familia y el poder del Estado. Mientras que el cuerpo de conocimiento
del nifo quedo reservado al Estado —mediante las leyes de escolaridad y
las instituciones—, el cuerpo sexual del nifio/a fue prometido a la familia en
términos de exclusividad. Este horizonte tedrico, si bien parece abstracto
y muy alejado en el tiempo, no parece hallar evidencias empiricas que lo
refuten, al menos en nuestras latitudes y en forma definitiva.?

En Uruguay en concreto, las Gltimas iniciativas sobre el tema se remontan
al afio 1990 y al 2000, y resultaron experiencias fallidas por haber sido
canceladas en forma abrupta por las autoridades educativas sin que mediaran
evaluaciones o procesos de mejoramiento. En el primer caso el programa
fue levantado por las nuevas autoridades que asumieron con el cambio de
administracion en 1995; en el segundo caso, las mismas autoridades que lo
habian impulsado fueron las responsables de su rapida supresion en el 2000.

Enelafio 2005, el comienzo de unnuevo gobierno con lacoaliciondeizquierda
Frente Amplio, parecia asegurar las condiciones para la institucionalizacion
definitiva del tema en la educacion formal, tal como lo manifestaron las

2 La promulgacién de leyes especificas y de programas nacionales a nivel educativo en
algunos paises de la regidn, no parecen ser herramientas suficientes para garantizar que la
educacion sexual se convierta en una politica de Estado. El Programa de Educacién Sexual
Integral en Argentina impulsado a partir del aiio 2008, tal vez resulte una excepcion.

253



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

autoridades educativas. Un afo después de asumir sus funciones, aprueban
un documento de caracter programatico para la conformaciéon del Programa
de Educacion Sexual —en adelante PES—, (ANEP, 2006). A partir del afio
siguiente el programa procura hallar un espacio en el organigrama de la
compleja institucion, que le permita hacer y al mismo tiempo eludir
obstaculos previsibles.

Los obstaculos en este proceso son variados y van desde la carencia de
presupuesto especifico hasta la competencia profesional que se produce
puertas adentro en la designacion de sus responsables y su ubicacion en el
organigrama institucional.’?

El primero de los obstidculos se subsana en forma temporal con el
financiamiento que se obtiene de la cooperacion internacional, que
permite la contratacion de 6 profesionales que constituyen la totalidad de
la plantilla (2 coordinadores generales, 2 asistentes, 1 personal técnico
y 1 bibliotecologa). El segundo de los obstaculos mencionados parece
resolverse mediante la ubicacion del PES en la Direccion de Planeamiento
Educativo del CODICEN*. En este marco y algo tardiamente (segun los
tiempos de gestion) es que en octubre del afio 2008 se realizan los llamados
a Concurso Abierto de Oposicion y Méritos para la realizacion de diferentes
investigaciones. Estas comienzan en marzo del 2009, se financian con fondos
de la cooperacién internacional y se extienden durante el calendario escolar.
A finales del 2009 tienen lugar las elecciones nacionales, que confirman la
continuidad de la coalicidén gobernante para el periodo 2009-2014.

El énfasis puesto en la investigacion por parte de la coordinacion del PES?
parecia una medida positiva y adecuada para fortalecer el programa con
informacién especifica, que pudiera alimentar los procesos de formacion
docente y de planificacion en general de las acciones del programa. Los

> Como todo programa conté con grandes apoyos y numerosos aciertos. No es el
proposito de esta comunicacion describir el programa en toda su complejidad sino aportar
algunos datos que permitan entender algunos de los problemas que atraveso el proceso de
investigacion. Para mds informacion sobre el proceso y las definiciones programaticas del PES
se puede consultar: http://www.anep.edu.uy/sitio/anep.php.

* El Consejo Directivo Central es el organismo maximo de coordinacion entre los 4
subsistemas existentes en la enseflanza publica del Uruguay: nivel primario, secundario,
técnico profesional y formacion docente.

> E1 PES fue coordinado esos afos por la Dra. Stella Cerruti y el Soc. Héctor Perera.

254



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

resultados de estas investigaciones, se dieron a conocer al fin de la gestion
de gobierno y unos dias antes de la finalizacién de los contratos de trabajo
del equipo permanente del PES. Al momento de la presentacion publica de
los resultados (en junio de 2010) no se conocia con certeza si el programa
iba a obtener recursos presupuestales que aseguraran su continuidad, dado
que llegaba a su fin el apoyo financiero proveniente de la cooperacion
internacional y al mismo tiempo las nuevas autoridades de la educacion
ain no habian asumido sus funciones. Esta situacion de incertidumbre se
prolongd unos meses, aunque 5 de los 6 contratos del PES habian finalizado.
Si bien los acontecimientos eran elocuentes sobre el fin del programa, para
los/las actoras implicadas -identificados/as con la gestion de gobierno mas
que con la oposicion-, no parecia posible que el nuevo gobierno perteneciente
a la coalicion dejara “caer” un programa como el PES.

Este final introduce una nueva variante para el andlisis de las propuestas
sobre educacion sexual en el sistema educativo y su significacion politica
y social. La permanencia por mas de un periodo de un mismo partido o
coalicion en el gobierno, no constituye una condicion suficiente que asegure
la continuidad de un programa. Si bien este acontecimiento era esperable al
analizar la secuencia histdrica, fue una novedad para las/los hacedores de
politicas.

Sobre el disefio de la investigacion

La categoria de “cuidado de si” que aparece en el titulo de la investigacion
constituye un giro pragmatico del concepto de “inquietud de si” sobre el que
ha profundizado Foucault (2008). Con esa categoria se pretende articular la
posicion singular que tienen los/las sujetos (nifias, nifios y adolescentes) con
respecto a lo que los rodea, a sus entornos, en relacion con su propio cuerpo
y el tipo de reflexiones que tienen sobre si mismos. El “cuidado de si” fue
pensado como un eje transversal que permitia analizar en el nivel de la
singularidad el modo en que se articulaban diferentes niveles del problema:
la apropiacion personal y colectiva de los derechos, el conocimiento sobre la
sexualidad y el modo en que las practicas cotidianas en los centros educativos
incidian en el proceso. El término, algo enigméatico ex profeso, permitia
esquivar el inconveniente de utilizar la expresion “educacion sexual” que
como se ha sefialado en textos previos, promueve desplazamientos de
sentido bajo la ilusoria sensacion de la certeza (Darré 2008).

255



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

Los objetivos propuestos se orientaron a conocer de primera mano las
experiencias de nifias, nifios y adolescentes en sexualidad y derechos,
analizar los grados de conocimiento, sus reflexiones y el modo en que las/
los docentes percibian los diferentes problemas asociados.

Por las caracteristicas del problema de investigacion se opt6 por una estrategia
cualitativa, tal como la entienden Glaser y Strauss (1967), como el conjunto
de los procedimientos no matematicos de analisis e interpretacion de datos
que tienen la finalidad de producir nuevos conceptos y categorias para
comprender un sector de la realidad social. Esta perspectiva se corresponde
con un tipo de muestra llamada intencional, donde los casos son elegidos
en forma progresiva en funcion de su relevancia empirica. De este modo, la
incorporacion de una variedad de centros educativos no estuvo dada por su
caracter representativo en términos estadisticos sino por su capacidad para
mostrar una diversidad de realidades existentes en el pais.

El estudio se desarrolldo en 27 centros educativos de todo el pais. Con el
criterio de maximizar las diferencias, se eligieron centros educativos de
la capital, la frontera con Brasil, la frontera con Argentina, el centro, las
zonas turisticas y portuarias. En forma simultanea la muestra aseguren una
adecuada representacion por subsistema (primaria, secundaria y técnico
profesional) y por sector social de pertenencia.

La poblacion destinataria del estudio comprendio nifias, nifios, adolescentes
y docentes, personal no docente y direcciones del sistema educativo formal.
Con el fin de hacer comparables las experiencias y las percepciones entre las/
los actores se consider6 la franja que comprende los 6° afios de primariay los
1° afios de nivel secundario y nivel técnico profesional (con la posibilidad
de extenderla a 5° de primaria y 2° de secundaria en caso de ser necesario).

Las técnicas de recoleccion de datos consistieron en una encuesta auto
administrada a 700 docentes (que suministré una base cuantitativa), 35
entrevistas en profundidad a docentes, personal no docente, direcciones, y
52 entrevistas realizadas a nifios, nifias y adolescentes entre 11 y 13 afios.

Las entrevistas en profundidad realizadas a nifias, nifios y adolescentes se

realizaron en horario de clases y dentro del centro educativo. Fueron grabadas
en su totalidad previa autorizacion de las familias y el consentimiento del

256



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

nifo/a, fueron en total 52, y se distribuyeron de manera homogénea entre
nifias y nifios. Se comenzaba informando sobre la finalidad que tenia el
estudio y se explicaba en lenguaje sencillo en sentido de la confidencialidad
de los datos obtenidos. Las entrevistas por lo general insumieron entre 20
minutos y media hora. Las mas largas llegaron a 45 minutos.

La pauta de entrevista se confeccion6 atendiendo a la mayor flexibilidad
posible, siguiendo la maxima de no inducir sentidos sino retomar en todos
los casos la linea de comunicacion, los temas y las anécdotas iniciadas por
el nino/a. Partiendo de la base de que las experiencias y los conocimientos
que tienen los nifios, nifias y adolescentes son muy diferentes, se intent6 en
todos los casos seguir la linea de conversacion y de preocupacion de cada
entrevistada/o. Al contrato inicial de la entrevista, se agrego6 en el caso de
niflos y nifias una segunda consigna que se utilizo en el transcurso de la
comunicacion:

“Todos hemos pasado por situaciones relacionadas con la sexualidad
—dificiles 0 no—, en las cuales nos hubiera gustado tener mas informacion,
o haber podido preguntar o contar con alguien, ;recordas alguna situacion
asi?”.

Esta consigna se completaba o ampliaba segtn el caso, con otra frase que
tenia la finalidad de descentrar el testimonio del actor/a, facilitando la
conversacion al proyectar la vivencia en otro/a cercano: “Capaz que a vos
no, pero tal vez a alguna amiga/o haya pasado por situaciones...”.

Estas consignas resultaron suficientes en todos los casos para abrir la
comunicacion a aspectos relacionados con la intimidad propia o la de
hermanas/os, primas/os, vecinas y familiares. En varios testimonios
recogidos la mencién a otras/os como protagonistas de las situaciones, es
posible que haya resultado una estrategia de los nifios y nifias para comunicar
experiencias propias cargadas de sentimientos intensos, aunque muchos de
los testimonios mas dificiles se realizaron en primera persona.

Estas técnicas se complementaron con la realizacion de 4 grupos focales con
docentes y 27 grupos de discusion con estudiantes en los centros educativos
en los que participaron aproximadamente 600 estudiantes. Los grupos de
discusion con estudiantes coinciden con el grupo natural que comparte el

257



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

aula. Con esta técnica se trabajaron dos consignas. En la mitad de los grupos
de discusion se propuso discutir:

“;Qué significa para ustedes que el Estado tenga el deber de proteger
a los nifios, nifias y adolescentes contra toda forma de perjuicio o abuso
fisico o mental, descuido o trato negligente, malos tratos o explotacion
sexual?”.

Esta consigna tenia el proposito de indagar las ideas que tienen nifios y
nifas sobre el cuidado de si y sus derechos ciudadanos, a quienes visualizan
como representantes del Estado, a quienes recurririan en caso de necesitar
ayuda y qué asociaban con los conceptos de perjuicio, abuso, descuido,
negligencia, malos tratos y explotacion sexual. En la otra mitad de los
grupos de discusion, se trabajo otra consigna: “;Qué se les viene a la cabeza
cuando piensan en sexualidad? ;Es distinto ser mujer que ser vardon con
relacion a la sexualidad?”.

Esta otra propuesta se formuld para obtener informacion sobre las diferentes
representaciones e ideas que circulan entre ellos/as sobre los alcances del
término. El segundo interrogante de la consigna estd destinado a recoger
informacion sobre las representaciones de género presentes en estas edades,
qué distingue a varones y mujeres, qué los define, como se expresan esas
diferencias.

Las técnicas grupales tienen la virtud de mostrar los efectos que producen
los temas cuando las personas estdn interactuando entre si. Son adecuadas
cuando se busca registrar la franja de posibilidades existentes para un
grupo particular en términos de representacion. Por lo tanto, la informacion
que se alcanza es por lo general mas amplia que la obtenida por medio de
entrevistas individuales, aunque no tan profunda.

Las discusiones grupales transmiten un &nimo o un clima generalizado sobre
un tema en un dmbito institucional y en condiciones especificas. También
senalan tendencias que pueden ser compartidas por otros grupos similares en
otros contextos y por lo tanto, distinguen las preocupaciones compartidas de
las especificas por sector social o region. La comparacion entre los grupos
permite establecer controles sobre la informacion recogida y determinar
su relevancia en términos de construccion de categorias conceptuales.

258



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

Por lo tanto, maximizar las diferencias entre los grupos atendiendo a las
regiones y sectores socioculturales y minimizarlas en relacion a la edad de
los estudiantes permite realizar comparaciones sustantivas como lo plantean
Glaser y Strauss (1967).

Una de las lineas de conflicto: el problema de la violencia

En términos generales se pueden definir cuatro niveles de problemas que
se producen en el proceso de investigacion y que tienen estrecha relacion

tanto con el contexto presentado al comienzo como con el tema propiamente
dicho.

1.- Un primer nivel de problemas abarca las diferencias entre los
tiempos politicos, de gestion del programa y los propios de la
investigacion

2.- Un segundo nivel incluye los efectos que se producen cuando se
investiga desde programas fragiles en instituciones complejas y
jerarquicas

3.- El tercer nivel de problemas aparece cuando se explicitan los
diversos supuestos de partida y conceptos entre el programa (PES)
y el equipo de investigacion

4.- El cuarto nivel resulta del conflicto entre los requerimientos del
programa y los criterios que tiene el equipo de investigacion sobre
la relevancia de la informacién recogida

El primero de los problemas es el mas evidente y el que produce efectos méas
drasticos y consiste en el desencuentro entre procesos. Las investigaciones
gestionadas y financiadas por la propia institucion, constituyen una sefial clara
del interés genuino que tienen las autoridades por fundamentar sus acciones
en procesos de conocimiento. Sin embargo, los tiempos de la gestion finalizan
antes que los resultados puedan ser re apropiados en términos operativos. El
segundo de los problemas es mas especifico y se relaciona con los procesos de
transversalidad en las instituciones publicas. Los programas nuevos son por
lo general los mas fragiles (en infraestructura, organizacion y presupuesto) y
son los que deben hacer el esfuerzo por implantarse en estructuras rigidas y
consolidadas. El tercer nivel de problemas es inherente a la educacion sexual
y en general a todos los temas que generan controversias. Multiplicidad
de puntos de vista, referencias teoricas, definiciones y objetos de estudio

259



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

compiten por hegemonizar el campo discursivo. De todos los niveles de
conflicto este parece ser el mas enriquecedor en términos conceptuales. El
cuarto nivel se vincula con la demanda hacia la investigacion. La pregunta
no siempre explicitada podria formularse del siguiente modo: ;cudles de
todas las posibles lineas de problemas son las que se quiere mostrar? En este
nivel se ponen en juego tanto los supuestos de base del punto anterior como
las estrategias definidas por el programa.

Estas lineas de conflictos, que no siempre resultaron claras a lo largo del
proceso, encontraron su punto alto en el espacio otorgado a la violencia en el
informe final. Este tema que se corresponde segun el ordenamiento anterior
a los ultimos dos niveles, merece un desarrollo mas extenso porque en su
gravedad y urgencia atraviesa y resignifica todos los niveles de problemas
considerados, sean politicos, de gestion, de marcos teoricos, de disefio de
programas y de comunicacion de resultados. Por este motivo se exponen a
continuacion algunos de los resultados de la investigacion que resultaron
muy conflictivos a la hora de su presentacion.

Frente al pedido de informacion sobre sexualidad y derechos, a diferencia de
lo que podria suponerse, los/las actoras del sistema educativo que participaron
del estudio, no tuvieron el menor inconveniente en narrar sus experiencias,
entre las que ocuparon un lugar relevante las asociadas a la violencia. Por el
modo y el contexto en que fueron narrados los acontecimientos de violencia,
se puede inferir que el estudio abrid una posibilidad de escucha sobre ciertas
experiencias personales que en muchos casos no se habian comunicado con
anterioridad.

Es posible que el estudio haya sido visualizado por nifios y nifias, como lo
que era: un instrumento que el propio sistema educativo habia ideado para
escucharlos. Eso podria explicar como algunos de los testimonios suenen
a denuncia, a pedido de ayuda y otros dejan entrever situaciones que no
terminan de explicitar. En cualquier caso resultd un hallazgo importante
constatar que la violencia asociada al sexo en nifias, nifios y adolescentes es
un secreto solo para el/la que no quiere escuchar. En los grupos de discusion
entre estudiantes y en las entrevistas con nifias y nifios, la violencia asociada
al sexo, conocida, padecida o temida, se expresé en forma contundente y
resultd omnipresente.

260



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

No se observo en ningln testimonio una naturalizacion del fenomeno y
fueron minimos los relatos que se ampararon en el “secreto prometido” para
no contar. Este hallazgo es relevante en términos institucionales porque los
testimonios fueron recogidos en su totalidad dentro de los centros educativos.

Se observéd una alta consistencia entre los testimonios de docentes y de
estudiantes. Entre los/las docentes sobre una base de 552 casos validos
para la encuesta auto administrada, el 41% manifestd haber conocido casos
de violencia asociada al sexo en nifias, nifios o adolescentes. Algunas de
las categorias de violencia que aparecieron en el apartado especifico
fueron: violacién, abuso, manoseo, agresion, explotacion sexual con
fines comerciales, conductas discriminatorias. Las edades de las victimas
variaban entre 3 y 4 afios de edad hasta los 15 y 16 afios. Los actores de las
agresiones eran: padres, padrastros, abuelos, tios, primos, vecinos, amigos
de la familia, hermanos, compafieros. La mayoria de los agresores eran
varones que pertenecian al circulo familiar de la victima.

De acuerdo a los datos proporcionados por la encuesta las/los docentes
perciben situaciones de violencia asociada al sexo tanto en nifias como en
varones, aunque en distintas proporciones. La violencia contra nifias triplica
la violencia contra los varones.

La franja de docentes que demostré mayor percepcion de estas situaciones
se ubico entre los 31 y 45 afios de edad.

De las entrevistas en profundidad realizadas a docentes, direcciones y
personal no docente, aproximadamente en la mitad aparece mencionado
el tema de la violencia relacionada al sexo. A partir del material de las
entrevistas se podrian definir diversos patrones de intervencion institucional
frente a estos problemas. La dispersion observada abarca desde el trabajo en
red, en contacto permanente con otras instituciones, practicas de delegacion
en alglin otro que pueda hacerse cargo, la naturalizacion de los fendmenos,
el deslinde de responsabilidad y el no ver nada.

Las diferencias en el modo de percibir y plantearse el problema sin duda estan
asociadas a multiplicidad de variables y niveles: personales, institucionales,
sociales o de contexto. A modo de ejemplo, el rol que cumple la persona en
el centro educativo (direccion, docencia, personal no docente) parece indicar
distintas posibilidades en la comunicacion de acontecimientos de violencia.

261



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

En las direcciones se observa una cierta polarizacion entre las personas que
conocen situaciones graves y aquellas otras que tienden a minimizar los
problemas, pensando posiblemente en las consecuencias institucionales o
legales que podria ocasionar hacerlos publicos.

Las miradas del personal no docente en el nivel secundario resultan mas
uniformes y extremas en la posibilidad de narrar situaciones ocurridas en
el ambito institucional referidas a practicas sexuales y de violencia. Desde
el rol docente se observa una polarizacion entre aquellas/os que perciben y
otros que no, aunque la defensa de la institucidén no parece ser un elemento
de tanto peso como en las direcciones. Por otra parte, las actitudes y
decisiones que toman las direcciones de los centros parecen fundamentales
en la posicion que asumen los/las docentes. Si bien la violencia asociada
al sexo es un tema complejo desde muchos puntos de vista, la actitud y
el liderazgo de los equipos de direccion resulta relevante en los modos de
percepcion del problema por parte de docentes y personal no docente.

Del conjunto de las entrevistas realizadas a nifias y nifios, se observa que
aproximadamente un 25%, narra situaciones graves vinculadas a la violencia
sexual, que fueron vividas por si mismos o por otras/os proximos. Los
testimonios corresponden en su gran mayoria a nifias que asisten a escuelas.
Una infima parte del conjunto corresponde a varones y a testimonios
recogidos en la educacion media.

La gran mayoria de los testimonios —con excepcion de los recogidos en
los departamentos del interior—, corresponden a centros educativos a los
que asisten nifios y nifias en situacion de pobreza. Esto no significa que
en otras realidades socioecondémicas no ocurran acontecimientos de
violencia asociada al sexo —tal como lo perciben las/los docentes de los
tres subsistemas—, sino que las técnicas utilizadas con nifias y nifios en
este estudio, parecen haber resultado mas apropiadas o facilitadoras de la
comunicacion en ciertas edades y contextos mas que en otros.

En sintesis
El proceso de investigacion llevado adelante en el transcurso del afio 2009
en el Uruguay sobre el tema de la educacion sexual permitidé conocer una

amplia variedad de experiencias en torno al cuidado, la sexualidad y los

262



Investigar en educacion sexual. No vayas a decir las cosas que te dijimos (Uruguay, 2009 - 2010)

derechos de nifias, nifios y adolescentes. El disefio de la investigacion
posibilitd comparar estas percepciones y experiencias con las propias de
los/las docentes, personal no docente, direcciones y evaluar el modo en que
la educacion sexual podia ser incorporada al sistema educativo desde la
perspectiva de los propios actores. El proceso también permitidé aprender
sobre diferentes niveles de problemas que se hallan implicados cuando se
investiga este tema en las instituciones educativas.

Unodelosproblemashacereferenciaal lugarotorgadoalaviolencia vinculada
al sexo, por parte de los/las adultas. Las reacciones que despierta entre los/
las actoras del sistema educativo son diversas y no siempre se resuelven en
estrategias de defensa de los derechos. Siguiendo algunas de las categorias
propuestas, podria afirmarse que la violencia sexual ejercida contra nifias
y nifios, es un problema del que la mayoria de los actores institucionales y
politicos preferiria no saber. Este problema no es el horizonte en el cual los
programas de educacion sexual quisieran trabajar, sin embargo mientras esté
presente en la experiencia de nifias y nifios, sabremos cuan lejos estamos
del paradigma de los derechos que viene hoy a fundamentarlo. Si a esta
distancia se afiade el destino que han tenido los programas nacionales en
educacion sexual en los ultimos 100 afios y sus finales abruptos —del altimo
de los cuales nuestro equipo de investigacion resultd testigo directo-, nos
encontramos nuevamente con la hipdtesis del comienzo, jen base a qué
fundamentos, a qué logica, se instituye esa doble exclusion que opera entre
educacion sexual y los sistemas educativos nacionales?

263



Revista Pucara, N.° 24 (249-262), 2012

Fuentes de consulta:

ANEP — CODICEN - PES. “La incorporacion de la Educaciéon Sexual en el
Sistema Educativo Formal: una propuesta de trabajo”, 2006.

Darré, Silvana (2005) Politicas de Género y Discurso Pedagogico. La
educacion sexual en el Uruguay del siglo XX. Montevideo, Trilce,
2005.

. “Cuando el saber no tiene lugar: la dificil implementacion
de la educacién sexual en el sistema educativo uruguayo” en Araujo
Kathya y Mercedes Prieto, Estudios sobre sexualidades en América
Latina, (pp.199-213). Quito: FLACSO Ecuador.

. “Sexualidad, vocacion y gobierno en la utopia de Clemente
Estable” en Psicologia, conocimiento y sociedad. Revista de la
Facultad de Psicologia de la Universidad de la Republica. Vol. 1, N.°
2,2010. Disponible en:

http://revista.psico.edu.uy/index.php/revpsicologia/issue/current

Darré, Silvana; Sosa, Fernanda et. al. “Informe Final. El cuidado de si en
nifias, nifios y adolescentes. Discursos y practicas cotidianas sobre
sexualidad y derechos en el sistema educativo nacional”. ANEP —
CODICEN - PES, 2010.

Donzelot, Jacques. La policia de las familias. Valencia: Pre-Textos, 1990.

Foucault, Michel. Los anormales. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Economica, 2001.

. La hermenéutica del sujeto. Buenos Aires: FCE, 2008.

Glaser, Barney y Strauss, Anselm. The Discovery of Grounded Theory.
Strategies for Qualitative Research. Chicago: Aldine, 1967.

264



Noticia sobre los autores

Noticia sobre los Autores

Adriana Maria Arpini. Es argentina, de Mendoza, Profesora y Licenciada
en Filosofia por la Universidad Nacional de Cuyo, Doctora en Filosofia por
la misma Universidad, donde actualmente se desempefia como profesora
de grado y posgrado. Es Investigadora de CONICET en las areas tematicas
de la Filosofia Practica y la Historia de las Ideas Latinoamericanas. Dirige
proyectos de investigacion de la SECTyP — UNCuyo y de CONICET.
Autora y compiladora de libros [Eugenio Maria de Hostos y su época.
Categorias sociales y fundamentacion filosofica (2007), Otros discursos.
Estudios de historia de las ideas latinoamericanas (2004), Razon practica
y discurso social latinoamericano (2000)], de capitulos de libros y de
numerosos articulos publicados en revista de circulacion internacional.
Actualmente es Directora de la Maestria en Estudios Latinoamericanos
de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales de la Universidad Nacional
de Cuyo.

Omar A. Barriga. Se doctoré en 1997 de la Universidad Estatal de
Ohio (EE. UU.) con una especialidad en Sociologia Politica (subareas de
especializacion: Teorias de Estado y Revolucion, Movimientos Sociales,
Desarrollo y Métodos Comparados). Desde 1995 es Profesor Asociado
del Departamento de Sociologia y Antropologia de la Universidad de
Concepcion, Chile. Su trabajo reciente se ha centrado principalmente
en desarrollar nuevas formas de ensefiar metodologia, incluyendo
la generaciéon de propuestas metateoricas y metametodoldgicas que
sustenten un naciente paradigma multimétodo. A nivel empirico, sus
investigaciones se han centrado en estudios de la realidad social del sector
pesquero artesanal en Chile y, mas recientemente, en estudios de prestigio
ocupacional.

Marcela Becerra. Doctora en Filosofia (Universidad Nacional de
Cérdoba, Argentina), Profesora Asociada Exclusiva Efectiva (Universidad
Nacional de San Luis, Argentina), Categoria de Investigacion III. En
el Proyecto de Investigacion: “Tendencias epistemologicas y teorias de
la subjetividad” (UNSL), dirige la Linea A: “Epistemologia y teorias y
practicas en Psicologia y Psicoandlisis”. Docente de cursos de posgrado
y grado, directora de tesistas de posgrado y grado, becarios y pasantes,

265



Revista Pucara, N.° 24 (263-266), 2012

expositora en reuniones cientificas internacionales y nacionales, autora
de capitulos de libros y de articulos en revistas con referato, todos ellos en
temas de epistemologia, asi como de filosofia y psicoanalisis.

Ana Luz Borrero. Licenciada en Ciencias de La Educacion, Especialidad
de Historia y Geografia. Universidad de Cuenca, 1982. Mdster en Artes,
Ohio University, 1984. Doctora en Historia y Geografia. Universidad de
Cuenca, 1986. Posgrado, Especialista en Poblacion y Desarrollo. Titulo
Conjunto U. De Chile — CEPAL, CELADE y N. U. Programa Mundial
de Poblacion, 1993, Candidata a Doctora (PhD) en Historia, Universidad
Andina Simo6n Bolivar, Sede Quito.

Horacio Cerutti-Guldberg. Licenciado y Profesor en Filosofia
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. Fue Profesor
de Filosofia en la Universidad de Cuenca de 1976 a 1978. Doctor en
Filosofia, Universidad de Cuenca. Desde 1980, Catedratico de la UNAM.
Actualmente Coordinador del Posgrado en Estudios Latinoamericanos.
Doctor Honoris Causa por la Universidad Ricardo Palma, Lima, Peru
(2006) y por la Universidad de Varsovia, Polonia (2010). Distincion
como Investigador por la UNMSM, Lima, Pert (2011). Libros recientes:
Filosofando y con el mazo dando, Madrid, 2009; Y seguimos filosofando...,
La Habana, 2009; Utopia es compromiso y tarea responsable (Ensayos de
utopia V), Monterrey, 2010; Doscientos arios de pensamiento filosofico
Nuestroamericano, Bogota, 2011.

Silvana Darré. Doctora en Ciencias Sociales (FLACSO Argentina) y
Magister en Estudios de Género (por la UNR Argentina). Especialista en
Psicologia en Educacion (por la UNR Argentina). Se ha desempefiado
como profesora en los niveles de grado y posgrado en la Universidad de
la Republica en Uruguay, en la Universidad Nacional de Rosario, y en
el nivel de posgrado en la Universidad de San Martin en Argentina y la
Universidad de Buenos Aires. Ha realizado investigaciones en el Uruguay
y Argentina. Es autora de informes, libros y articulos publicados en
revistas especializadas en la region. Fundé el Programa Género y Cultura
de FLACSO Uruguay. En la actualidad se desempefia como consultora
contratada de UNICEF Argentina, coordinando el Proyecto: “Analisis de
las acciones del Programa Nacional del Educacion Sexual Integral a través

266



Noticia sobre los autores

del estudio de casos” del Ministerio de Educacion de la Nacion Argentina.
Violeta Guyot. Profesora de la Universidad Nacional de San Luis,
Argentina e investigadora CONICET, Argentina. Su abundante produccion
intelectual ha sido publicada a través de libros y revistas que circulan en
América Latina

Guillermo Henriquez. Licenciado en Sociologiay Sociologo, Universidad
de Concepciodn, Chile; Master en Ciencias Sociales Fundacion Bariloche,
Argentina. Profesor Instructor del Instituto Central de Sociologia de la
Universidad de Concepcion. Profesor Principal de la Facultad de Ciencias
Economicas de la Universidad de Cuenca, Ecuador (1976-1978 y 1983-
1991) y Profesor Principal de la Facultad de Filosofia, Universidad de
Cuenca e investigador del IDIS de la misma Universidad (1983-1991).
Desde 1991 a la fecha, Profesor Asociado del Departamento de Sociologia
y Antropologia, Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de
Concepcion.

Catalina Leon Pesantez. Magister en Estudios Latinoamericanos,
Universidad Andina Simén Bolivar. Doctora en Estudios Culturales
Latinoamericanos, Universidad Andina Simoén Bolivar. Actualmente
ejerce la docencia e investigacion en la Facultad de Filosofia de la
Universidad de Cuenca.

Marcos Olalla. Es Profesor y Doctor en Filosofia por la Universidad
Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina). Es Profesor adjunto de Ia
Facultad de Derecho de la Universidad Nacional de Cuyo e Investigador
Asistente del CONICET. Realiza su labor en investigacion en la Unidad de
Filosofia Practica e Historia de las Ideas Latinoamericanas del Instituto de
Ciencias Humanas, Sociales y Ambientales (INCIHUSA-CCT-Mendoza/
CONICET).

Clara Maria Parra. Doctorado en Literatura Latinoamericana por la
Universidad de Concepcion de Chile. Actualmente ejerce la catedra y la
investigacion en la Universidad Santo Tomds de Colombia.

Juan Fernando Regalado. Lcdo. en Ciencias Historicas, Universidad

Catolica, Quito. Mtro. en Antropologia, CIESAS, México. Es egresado
del Programa de Doctorado en FLACSO-Ecuador. Entre su experiencia

267



Revista Pucara, N.° 24 (263-266), 2012

de trabajo: Fue investigador y Coordinador del Area de Investigacion en
el Museo de la Ciudad. Ha realizado estudios sobre el siglo XIX y siglo
XX en Ecuador y México. Entre sus ltimas publicaciones se encuentran:
“Historia y sociedad en el periodo 1960-2000”, “Ecuador y México:
vinculaciones entre los afios 1820 y 1940”.

Dante Ramaglia. Doctor en Filosofia. Investigador CONICET, Argentina
y docente de la Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Actualmente
lidera el programa de investigacion sobre pensamiento latinoamericano,
a través de la red REDINA, que tiene proyectos de investigacion en
Argentina, Chile, Brasil, México y Ecuador.

Martha Rodriguez. Magister en Estudios de la Cultura, con mencién en
Literatura Hispanoamericana por la Universidad Andina Sim6n Bolivar.
Actualmente se dedica a la catedra y a la investigacion en la Universidad
Politécnica Salesiana de Quito.

Carlos Rojas Reyes. Profesor e investigador de la Universidad de Cuenca.
PhD (candidato) en Estudios Culturales Latinoamericanos. Licenciado en
Filosofia. Dr. en Medicina. Critico de Arte. Publicaciones: Teatro. 2011.
Casa de la Cultura Ecuatoriana del Ecuador, Nucleo del Azuay. En Prensa.
Estéticas canibales. Bienal Internacional de Cuenca. En prensa. Director
del Proyecto de investigacion: Arqueologia de la Revolucion Ciudadana.
Diversos escritos sobre filosofia y estética.

Maria Augusta Vintimilla. Ensayista, critica literaria y catedratica
universitaria. Colabora con revistas como El Guacamayo y la Serpiente,
de la Casa de la Cultura, Ntucleo del Azuay; Cultura del Banco Central del
Ecuador y Kipus, de la Universidad Andina Simo6n Bolivar. Ha participado
en calidad de ponente y comentarista en algunos de los Encuentros de
Literatura “Alfonso Carrasco Vintimilla” que realiza la Universidad de
Cuenca. En 1999 tuvo a su cargo la edicion critica de la obra poética de
Efrain Jara Idrovo. Actualmente desempefia las funciones de Decana de la
Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de la Educacion de la Universidad
de Cuenca.

268



Homenaje a Arturo Andrés Roig

A la memoria del Maestro...

Foto: Valeria Roig

Arturo Andrés Roig, filésofo de Nuestra América
(Mendoza, 1922-2012)

Nacié en Mendoza (Argentina) el 16 de septiembre de 1922. Su padre fue
Fidel Roig Matons y su madre Maria Isabel Petazzi, nativa de Mendoza,
Profesora de Primeras Letras. Fidel Roig Matons nacié en Gerona, Espaiia,
fue primer violin en el teatro municipal de su ciudad. Arturo Andrés iba a
heredar el amor a las letras de su madre y el fino espiritu de su padre para
apreciar hombres, gestas, cosas del mundo circundante.

En 1949 egresé de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de
Cuyo, en Mendoza, como Profesor de Ensefianza Secundaria, Normal y
Especial en Filosofia. Perfecciono sus estudios en la Sorbona donde investigo
bajo la direccion de Pierre Maxime Schuhl. Fueron afios de estudio, pero
también de contacto con la realidad europea y de incipientes preguntas
acerca de Nuestra América y en especial de la inquietante Argentina de
1954. A su regreso continta con sus estudios de Platon y su interés por los
clasicos pero siempre atento a la realidad regional, nacional y continental.
Colabord con la Catedra de Historia de la Filosofia Antigua de la Facultad
de Filosofia y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo, en Mendoza,
accediendo al cargo de Profesor Titular Efectivo, por concurso, en 1959.
Desde 1955 ensefia Pensamiento Argentino en la misma Universidad y mas
tarde también en San Luis.

271



Revista Pucara, N.° 24 (269-278), 2012

Como fruto del didlogo y la amistad con Leopoldo Zea y del encuentro
con Mir6 Quesada y Salazar Bondy, decide ampliar el marco de trabajo y
comienza encarando, de acuerdo con Coriolano Alberini y Rodolfo Agoglia,
“el proyecto de trabajar el problema del pensamiento ecléctico en el Rio de
La Plata” (Arpini). Entonces descubrié que lo mas interesante del trabajo
no era el eclecticismo francés sino el krausismo. Publica, en consecuencia,
ya en la madurez de su pensamiento, el valioso libro Los krausistas
argentinos, en México, en 1969. En 1972, también en México, aparece otra
valiosa contribucion que alumbra y reorienta la historiografia argentina,
El espiritualismo argentino entre 1850 y 1900. El paso de lo regional a lo
nacional y luego a lo latinoamericano se advierte a partir de 1971, cuando
inicia el Seminario de Pensamiento Latinoamericano en la Facultad de
Filosofia y Letras de la UNC. Los estudiantes debian presentar un trabajo
para obtener la Licenciatura en Filosofia y este Seminario fue el marco ideal.
En €l se originaron trabajos que signarian para siempre el destino de jovenes
investigadores, como fue el caso de Horacio Cerutti Guldberg.

Este trabajo se trunca en 1975 cuando los enemigos de la historia, de la
libertad y del futuro consiguen que sea dejado cesante en la Universidad
de Cuyo, debiendo emigrar al extranjero con su esposa y sus cuatro hijos,
en busca de trabajo y seguridad. Trabaja dos meses en Caracas, en el
Instituto Romulo Gallegos. Alli toma parte en las reuniones de discusion
de la Biblioteca Ayacucho. Luego se traslada a la ciudad de México, cuya
Universidad Autonoma lo recibe gustosa. Pero para facilitar el interrumpido
estudio de sus hijos acepta la invitacion de su amigo Hernan Malo, a la sazon
Rector de la Pontificia Universidad Catolica del Ecuador, con sede en Quito.
Uno de los golpes mas dolorosos que le habia asestado el poder dictatorial
de su pais habia sido expulsar a tres de sus hijos de la Universidad por
“subversivos”, y dejarlos partir sin documentacion alguna que probara sus
estudios. Hernan, el amigo a quien recuerda hoy con emocion, les solucion6
todos los problemas, bajo su palabra los admitié en la Universidad, hasta
que lograron la documentacion necesaria. En Quito se iba a quedar diez afos
e iba a pagar con creces la hermosa hospitalidad de los ecuatorianos.

Cuando, en el mes de junio de 1999, en Rio Cuarto, le pregunté como pudo
adentrarse tanto en la cultura ecuatoriana, me contestd que, por entonces
Hernén Malo, filésofo graduado en Insbruck, habia adoptado como lema
de trabajo ecuatorianicemos la universidad, favoreciendo el estudio de la

272



Homenaje a Arturo Andrés Roig

historia de la cultura ecuatoriana. Roig trabajé con ahinco y con cariiio
en archivos publicos y privados. El estado de los estudios filosoficos no
era bueno, no habia conciencia clara de las vetas filoséficas contenidas en
numerosos escritos, pero si se habian logrado buenos frutos en los estudios
literarios (sobre todo del siglo XIX) y en la documentacion historica. La
tarea principal de Roig fue despertar la conciencia de que existia un vigoroso
pensamiento ecuatoriano dentro de esa cultura predominantemente literaria.

Fue también Profesor de Pensamiento Social Latinoamericano en la
Universidad Central del Ecuador. En esa etapa de su vida se destaca el libro
Esquemas para una historia de la filosofia ecuatoriana (Quito, Pontificia
Universidad, 1977) en el cual propone historiar las formas del pensamiento
ecuatoriano con una nueva metodologia y una nueva periodizacion, acorde
con todos los actores y los hechos sociales. Este libro gener6 una serie de
trabajos que dieron lugar a la Biblioteca Basica del Pensamiento Ecuatoriano.
Siguiendo esta linea Roig presentd en 1984 El pensamiento social de Juan
Montalvo (Quito, Tercer Mundo), El Humanismo ecuatoriano en la segunda
mitad del siglo XVIII (Quito, Banco Central), Bolivarismo y Filosofia
Latinoamericana (Quito, Flacso), Narrativa y cotidianidad (Cuadernos de
Chasqui, N.° 4).

En 1981 aparecio en México (FCE) su obra Teoria y Critica del Pensamiento
Latinoamericano. De 1981 data también Filosofia, universidad y filosofos
en América Latina, México, UNAM. En 1983 se conoci6é en Argentina la
siguiente noticia: “El Gobierno de la Republica del Ecuador concedio al
Profesor Arturo Andrés Roig la condecoracion al mérito cultural de Primera
Clase, distincidon que por primera vez se otorga a un argentino en ese pais”
(Arpini). Se reconocia asi su trabajo en el campo de la investigacion cientifica
y de la formacion de investigadores de alto nivel en ese pais, asi como su
labor de rescate del pensamiento ecuatoriano. En 1984 la Justicia Federal
Argentina lo reincorpord, diez afios después, a su querida Universidad de
Cuyo, en la ciudad de Mendoza. Habian quedado atras los “afios crueles”,
la era de los prepotentes que tanta sangre costo a la Republica Argentina.

De vuelta a su pais, reabrio Roig el Seminario de Estudios Latinoamericanos.
Su labor se desplegd desde la Facultad de Filosofia de la Universidad
Nacional de Cuyo, y luego desde el Centro Regional de Investigaciones
Cientificas y Tecnologicas de Mendoza (CRYCYT), que fue su ultimo

273



Revista Pucara, N.° 24 (269-278), 2012

lugar de trabajo. Surge asi un excelente y renovado grupo de trabajo, con
proyeccion internacional.

Pero no olvid6 a su segunda patria. En 1986, afio en que fue invitado a
ingresar al Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
de Argentina (CONICET), tuvo a su cargo la edicion de El pensamiento
latinoamericano del siglo XIX y concurri6 al Simposio Internacional sobre
Eugenio Espejo y el pensamiento precursor de la Independencia de Ecuador.
En 1987 edit6 La Utopia del Ecuador. En 1989 preparo la obra Pensamiento
filosofico de Hernan Malo Gonzélez.

En los tultimos afios su produccién ha sido abundante y densa. En 1993
publica Rostro y filosofia de América Latina. (EDIUNC, Mendoza), en 1994
El pensamiento latinoamericano y su aventura. (Centro Editor de América
Latina, Buenos Aires). Sus escritos sobre la Universidad aparecen reunidos
en una cuidadosa presentacion La Universidad Hacia la Democracia, en
1998 (EDIUNC, Mendoza). Dirigi6 y compild Argentina del ‘80’al ‘80°.
Balance social y cultural de un siglo. (1993, UNAM, México) y Proceso
civilizatorio y ejercicio utopico en nuestra América (1995, Fundacidén
Universidad Nacional de San Juan).

En 1993 la Universidad Santo Tomas, de Bogota, reline un conjunto de
trabajos acerca de un tema central en su obra: la ampliacién metodoldgica
relacionada con el campo de la Historia de las Ideas, con el titulo Historia
de las Ideas, Teoria del Discurso y Pensamiento Latinoamericano. La tarea
de Arturo Andrés Roig ha sido reconocida en América Latina. El Ministerio
de Educacion y Cultura del Ecuador le otorgd en 1983 la “Condecoracion
al mérito cultural”. La Universidad de Guadalajara, México, realizd, en
1989, un Homenaje a su labor. La presidencia de la Republica del Ecuador
le otorgod, en 1992 la Orden Nacional “Honorato Vazquez”. En 1993 fue
declarado “Visitante ilustre de la Universidad de las Villas”, en Cuba. En
mayo de 1994 la Universidad Autonoma de Managua lo recibié como
Doctor Honoris Causa. En septiembre de 1994 la Universidad Nacional
del Comahue, Argentina, lo declara Profesor Honorario. En 1996 La
Universidad Nacional de Rio Cuarto, Argentina, le otorgo el titulo de Doctor
Honoris Causa.

Carlos Pérez Zavala

274



Homenaje a Arturo Andrés Roig

CABALGANDO CON ROCINANTE O DE LA AVENTURA DE
PENSAR Y ESCRIBIR DESDE NUESTRA AMERICA

En memoria del filésofo Arturo Andrés Roig

por Marisa Muioz
Profesora de la UNCuyo/Investigadora del CONICET

“;Qué se puede esperar que diga alguien que se ha dedicado toda su vida a la
filosofia? ;Qué es ‘fildsofo’?”. Estas preguntas se hizo Arturo Roig cuando
fue nombrado Profesor Emérito en el 2003 por la Universidad Nacional
de Cuyo. Llevaba mas de medio siglo poniendo en ejercicio un filosofar
arriesgado, tanto por la elaboracion conceptual como por el compromiso
social y politico que caracterizo su praxis intelectual. Asi lo testimonia hasta
el final su mesa de trabajo repleta de proyectos: la reedicion de su Platon, en
el que un prologo sin terminar no fue mas que una expresion de sus dialogos
inacabados con el maestro griego; un texto que integraria una edicidon en
Espafia de la obra de su padre Fidel Roig Matons, catalan republicano, pintor
y musico, de quien hered6 habitos austeros y una especial sensibilidad ante
el mundo de la cultura. Estaba empezando a organizar el tercer tomo de la
literatura mendocina, sistematizando materiales que habia logrado reunir en
perseverantes jornadas en la Biblioteca San Martin y en diarios mendocinos
del siglo XIX y XX y habia separado también, textos de y sobre Rousseau,
pues pensaba coordinar un dossier en la revista mendocina Estudios de
Filosofia Practica e Historia de las ideas. También estaba corrigiendo la
traduccion de su libro Teoria y critica del pensamiento latinoamericano que
serd publicado proximamente en Francia.

275



Revista Pucara, N.° 24 (269-278), 2012

Asimismo, dos proyectos de largo aliento estuvieron presentes en este
ultimo tiempo: escribir sobre Manuela Sdenz y las lecturas ilustradas de
la época, y su libro Cabalgando con Rocinante, del cual existe un plan de
trabajo y algunos capitulos escritos. Una de las secciones estd dedicada
a trazar genealogias tales como: “Desde Democrito hasta el Popol Vuh”,
“Desde Lilyth hasta Rigoberto Menchu” y “Desde Rousseau hasta el Che
Guevara”. Lo que acabamos de describir no es omnipotencia, no, es pasion,
una inmensa pasion que lo sostuvo hasta su partida y que cualifico, sin lugar
a dudas, sus modos de transitar los caminos de la filosofia. La filosofia no se
le present6 como un saber ajeno al quehacer social, ésta consistia, para Roig,
en un “saber de vida” que le permitia no pensarse por fuera de los grupos
o movimientos emergentes de nuestra América. En este sentido, podemos
decir que sin dejar de sostener con rigor sus investigaciones y propuestas
de orden teorico-metodologico, lo académico siempre supo ponerlo en su
lugar.

No tuvo temor de enunciar ciertas palabras prohibidas, tanto desde las
academias como desde las formas ideoldgicas que ha ido adoptando el
capitalismo en nuestros dias a partir de la globalizaciéon neoliberal. Nos
referimos al rescate de las categorias de sujeto, alienacion, humanismo,
vistas en el marco de nuestra propia historia pero sin perder de vista otras
que son como una especie de bisagra para la reflexion: tal es el caso de
la categoria de “condicion humana” que conlleva dentro suyo otras no
menos importantes, como las de existencia, cuerpo, mundo, lenguaje. En
ese empeno de elaborar y proponer categorias filoséficas articuladas a una
historia social fue produciendo en su trayectoria intelectual una especie de
enriquecimiento semantico de sus propios conceptos. Estamos pensando en
las nociones de “sujetividad”, “a priori antropoldgico”, “funcién utopica”,
“universo discursivo”, “moralidad de la protesta”, “civilizacion y barbarie”,
las que lejos de quedar constrefiidas en su significacion se fueron actualizando
tanto desde una apertura a la historicidad como desde sus intereses teoricos.

La categoria de “a-priori antropoldgico” que aparece desplegada en su libro
Teoria y critica del pensamiento latinoamericano (1981), es un ejemplo de
lo que venimos diciendo y es, a nuestro entender uno de los ejes sobre el que
se articuld su obra. Su construccidon conceptual puede remitirnos a la lectura
y didlogos criticos sostenidos con filosofos como Kant, Hegel, Spinoza y
Marx, junto con las referencias a Platon y otras escuelas de la antigliedad

276



Homenaje a Arturo Andrés Roig

como las de los estoicos, cinicos y epicireos. Asimismo le proporcionaron
claves de interpretacion para sus indagaciones sobre nuestra historia de las
ideas, en que aparecen pensadores latinoamericanos como Juan B. Alberdi,
Simo6n Rodriguez, José Marti y José Carlos Maridtegui, por nombrar algunos
de los mas frecuentados en sus escritos. Pero esto sin dejar de tener en cuenta
que los autores mencionados aparecen convocados por Arturo Roig en la
medida en que pueden contribuir a responder a sus propias interpelaciones
y proposiciones tedricas. La “voluntad de fundamentacién™ que recorre sus
escritos no olvida lo complejo de la constitucion de los sujetos sociales y
lo obliga a tener cierta vigilancia respecto de las tendencias a esconder o
sustancializar a los sujetos.

La dimension antropologica que es recuperada en sus elaboraciones
filosoficas se afirma a partir de la historicidad, es decir, de la capacidad
de creacion de propia historia por parte de los actores sociales en su
autoafirmacion y emergencia. La formulacion de un “a priori antropologico”
asi como la de un “nosotros/as” remite a sujetos empiricos en el marco
de una “ontologia social” que se cuida permanentemente de no caer en
ontologismos como meras mascaras ideologicas. Asi, para Roig los modos
de “ejercicios de sujetividad” se dardn inevitablemente mediados por
los lenguajes, por los discursos, por la corporalidad, atravesados por las
tensiones entre “ser” y “deber ser” presentes en la sociedad que remiten
a un hacerse y un gestarse de esos sujetos que no podran entenderse sin la
matriz social que los constituye. Pero si la cuestion del sujeto y las formas de
sujetividad ocuparon un lugar central en su obra, la categoria de sujeto no se
disolvid con la critica sino que la fuerza se centré en mostrar su complejidad,
denunciando, asimismo, tanto una construccion trascendental de la misma
como su negacion u ocultamiento en la fragmentacion desde la cual pasé de
ser sujeto a transformarse en “sistema”. No hay sujetos absolutos —nos dira
Roig- ni abstractos, ni ideales. En este sentido, la “sujetividad”, en tanto
construccion categorial nos devuelve a los “sujetos situados”, cuyas voces
se enuncian en el discurso pero no de modo transparente.

Asi como hemos sefialado la importancia de la categoria de sujeto en su
obra también debemos decir que no quedd afuera la problemadtica de la
“subjetividad”, pero que en determinado momento parecio ser desplazada por
la exigencia de la constitucion de un “yo social”. Los procesos de liberacion,
dentro de los cuales Roig quiso entrever las formas de emancipacion, los

277



Revista Pucara, N.° 24 (269-278), 2012

ley6 como expresiones de emergencia, en las que el “yo” se resiste a ser
pensado como mera individualidad. La emergencia, en este sentido, no niega
lo subjetivo, sino que necesariamente lo incluye. Pensemos en la pasion,
el amor, la emocioén, el sentimiento, como horizontes de vida presentes en
los ejercicios sujetivos. No hay una praxis real y completa si se escinde lo
sujetivo de lo subjetivo. Vivir la vida plena, para nuestro filésofo, no es
solo posible sino que es un derecho, un ejercicio que todos y cada uno de
nosotros y nosotras podemos llevar a cabo en medio de las contingencias de
la vida.

Otro de los temas de los cuales se ocup6 es el que denomina como una
moral de la emergencia, especialmente en su libro: Etica del poder y
moralidad de la protesta (2002), surgido en la fragua de esos conflictivos
anos de nuestro pais. El rescate de una moral que no puede desconocer la
conflictividad social desde la cual emerge parte de un enfrentamiento entre
lo subjetivo y lo objetivo y se revela como una protesta contra el ejercicio
del poder. El esfuerzo de Roig se encamind a rescatar la sujetividad como
un modo de expresion, de emergencia, frente a situaciones opresivas y
deshumanizadoras. Los ejercicios de la sujetividad-subjetividad han sido
puestos en juego en distintos momentos de nuestra historia como expresion
y respuesta contra las diversas formas de alienacion de los seres humanos
y como afirmacion de la dignidad como necesidad esencial. Denunciar las
politicas epistémicas que estan a la base de todo planteo ético-moral fue una
tarea que Arturo Roig emprendid, no dejando que la presencia de los sujetos
sea negada desde instancias teoricas que esconden intereses ideologicos
tales como la apelacion a una naturaleza humana, el planteo de una ética
del deber, las falsas contraposiciones entre universalistas y comunitaristas
y otros planteos o contraposiciones estériles que so6lo pueden contribuir a la
desocializacion de la moral.

Roig interpeld los conflictos actuales con profundidad y compromiso: el
impacto de la globalizacion neoliberal, las politicas del capitalismo en su fase
actual, asi como también la construccion de una democracia participativa, la
problematica del género, el lugar de la sociedad civil, en suma, el divorcio
entre el derecho y la justicia. Indudablemente su obra inacabada, se ubica
en un rescate del ser humano como sujeto moral ponderando los momentos
de emergencia.

278



Homenaje a Arturo Andrés Roig

S1 hacemos un repaso historico podriamos decir que en la década del 70 ¢l
asumi6 una decidida posicion filosdfica y politica en clave liberacionista. Su
pionero y creativo trabajo en el campo de la Historia de las ideas iniciado
en la década del 60 y continuado de modo ininterrumpido se articuld y
profundizo6 en el marco de nuevos procesos sociales, politicos y culturales
que acontecieron en la Argentina y en América Latina. Esta instancia puede
ser enunciada como el pasaje de una filosofia entendida como teoria de
la libertad al planteo de una “filosofia de la liberacion” luego formulada
desde una teoria y critica del pensamiento latinoamericano. No menor fue el
esfuerzo dedicado a la reforma de estudios universitarios que corrio paralelo a
la elaboracidn de una nueva doctrina pedagogica participativa afin al espiritu
delaReformade 1918 y alapedagogia de origen krausista de fuerte presencia
en Mendoza. La renovacion de la historia de las ideas y de la historiografia
filosofica de esta etapa se configuro con la lectura critica de los presupuestos
de la filosofia hegeliana de la historia y el rescate de la problematica de la
alienacion en clave historico-social. En este sentido las lecturas del filésofo
argentino Carlos Astrada y del francés Henri Lefebvre fueron fundamentales
no so6lo por su critica a las consecuencias de la filosofia hegeliana sino por
el redescubrimiento de los Manuscritos econdmicos filosoficos de 1844 de
Carlos Marx y la concepcion antropologica que éstos suponian. La critica
radical a las “filosofias de la conciencia” contempld la tarea de ampliacion
teorica y metodoldgica en el &mbito de la historia de las ideas y la filosofia
latinoamericana que propuso Arturo Roig, en la que podemos senalar
algunos momentos: la incorporacion del andlisis de lo ideoldgico en el
discurso filoséfico y el intento por correlacionar el “discurso filos6fico” con
el “discurso politico”; la investigacion de la narrativa desde la problematica
de la cotidianidad y la equiparacion entre literatura fantastica y discurso
politico; el andlisis de la filosofia de la historia desde el punto de vista de
una teoria de la comunicacion; la propuesta de una teoria del discurso junto a
la elaboracion de la categoria de “universo discursivo™ y la incorporacion de
la problematica de los “discursos referidos”; la ampliacion de las funciones
del lenguaje y la identificacion de la funcion epistémica o fundamentadora
del discurso; el analisis de la “funcién simbdlica” y la propuesta de una
simbdlica latinoamericana; la identificacion de la “funcién utdpica” del
discurso; las categorias sociales, su naturaleza y su funcion de ordenacion
semantica del universo discursivo; el problema mismo de la constitucién de
una historia de las ideas con sus alcances tedricos y epistemologicos y la
busqueda de una definicion de la Filosofia latinoamericana.

279



Revista Pucara, N.° 24 (269-278), 2012

De hecho todas las instancias sefialadas fueron estudiadas mayormente
en los grandes pensadores latinoamericanos del siglo XIX y dieron lugar
a una nueva e inédita revision de nuestras ideas desde marcos filosoficos
renovados. Su teoria del sujeto y de la subjetividad, de la que hemos
dado ya cuenta, junto a los trabajos de una filosofia practica planteada en
términos de una “moralidad de la emergencia” en América Latina ha dejado
suficientemente argumentada la inescindible relacion de la filosofia con un
marco ético y politico. La filosofia tal como la entiende Arturo Roig parte de
un compromiso vital y se nutre del deseo de emancipacion. Su pensamiento
y magisterio fecundo se evidencid en la produccion de nuevas reflexiones
y creaciones. En este sentido, su obra es un impulso para pensar y para
comprometernos en un horizonte comun de dignidad humana. Filosofar
para Arturo Roig fue una gran aventura que implico riesgos y tomas de
decisiones que muchas veces adoptaron un signo tragico.

No podemos evitar imaginarlo montado a su Rocinante, simbolo de la
utopia que sostiene al jinete aun cuando esté acechado por la desesperanza.
Siempre vali6 la pena recorrer los caminos del pensar y escribir, alimentado
por ansias de justicia y dignidad, rescatando y dibujando una antropologia
de la emergencia. Y ya para terminar, quisiéramos citar unas palabras de
Arturo Roig, que ilustran una vida: la de él, aunque estrechamente ligada
a un nosotros, del que siempre se sinti6 parte: “Ya lo dijo José Marti: ‘El
hombre se mide por el poder de erguirse’, asi como se hace plenamente
humano cuando entiende que la vida es aventura, asi como que vida y
muerte son inescindibles y esta ultima es la que nos empuja precisamente en
nuestros intentos y riesgos por lo mismo que hemos de dejarla construida.
Constantemente pasa delante nuestro, cabalgando, la sombra de Don
Quijote... ‘Llevo al costado izquierdo -decia el autor de Nuestra América-
una rosa de fuego que me quema, pero con ella vivo y trabajo, en la espera de
que alguna labor heroica o por lo menos dificil me redima’. ‘Siento en mis
talones las costillas de Rocinante’ —les escribid el Che Guevara a sus padres
antes de su muerte. Si el capitalismo ha impuesto una eticidad mercantil, los
pueblos han de construir una moralidad de protesta y emergencia”.

280



