DOI: https://doi.org/10.18537/ripa.20.02

REVISTA ,
DE INVESTIGACION
Y PEDAGOGIA DEL ARTE

Facultad de Artes
Universidad de Cuenca
ISSN: 2602-8158

Num. 20/ © 2026
Articulo de acceso
abierto con licencia
Creative Commons
Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0
International License
(CC BY-NC-SA 4.0)

De la razén poética a la razén pictoérica: Una vision zambraniana a la pintura de
Oswaldo Guayasamin
From Poetic Reason to Pictorial Reason: A Zambranian Vision of the Painting of

Oswaldo Guayasamin

Angel Martinez de Lara

Universidad Técnica Particular de Loja / amartinez4@utpl.edu.ec
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9122-7272

RESUMEN. El articulo propone, como ejercicio didactico comparativo, que el dolor humano
constituye el principio creador de la pintura de Oswaldo Guayasamin, funcionando no sélo
como tema, sino como raiz estética y fuerza expresiva. Su obra, cargada de intensidad
emocional y ética, utiliza elementos como las manos para transmitir el sufrimiento y denunciar
la injusticia social e histérica. Se establece un dialogo entre la razén poética de Maria
Zambrano, y la razén pictérica de Oswaldo Guayasamin; de la primera, el dolor es una
revelacion de lo humano; del segundo, una denuncia del sufrimiento del hombre
latinoamericano. Por lo tanto, el arte y el pensamiento se preguntan por el padecimiento
humano.

PALABRAS CLAVE: Oswaldo Guayasamin, Maria Zambrano, razén pictorica, razon filosofica,
realismo expresivo, denuncia social.

ABSTRACT: The article presents, as a comparative didactic approach, that human pain
constitutes the creative principle of Oswaldo Guayasamin’s painting, functioning not only as
a theme, but also as an aesthetic root and expressive force. His work, imbued with emotional
and ethical intensity, employs elements such as hands to convey suffering and to denounce
social and historical injustice. A dialogue is established between Maria Zambrano’s poetic
reason and Oswaldo Guayasamin’s pictorial reason: in the former, pain is a revelation of the
human; in the latter, it is a denunciation of the suffering of the Latin American man. Therefore,
art and thought interrogate the condition of human suffering.

Keywords: Oswaldo Guayasamin, Maria Zambrano, pictorial reason, philosophical reason,
expressive realism, social critique.

RECIBIDO: 29 de septiembre de 2025 / APROBADO: 20 de noviembre de 2025

1


https://doi.org/10.18537/ripa.20.02
mailto:amartinez4@utpl.edu.ec
https://orcid.org/0000-0002-9122-7272

1. INTRODUCCION

Toda concepcion artistica, desde sus origenes, ha sido considerada como un
espacio de privilegio y de expresién de lo indecible. Tanto es asi que aquello que el
lenguaje racional no alcanza a expresar, plenamente, halla en la imagen un cauce mas
fecundo de revelacion.

Entre las experiencias que mas intensamente exigen este transito hacia lo pictérico,
se halla el dolor humano. De tal manera que, en tanto lenguaje, la pintura se convierte
en un modo de hacer visible la herida para otorgar forma, limite y color a lo informe, asi
como de transformar lo inefable en un signo compartido.

En este articulo, sostendremos que el dolor humano constituye /a raiz del lenguaje
pictérico de Guayasamin, no como un simple eje tematico, sino como principio originario
de su creacion pictorica. Para tal afirmacién, nos apoyaremos en la razén poética de
Maria Zambrano, quien comprendié el dolor como una via de revelacion y como
condicion constituyente de lo humano.

Ante la tan visceral pintura de Oswaldo Guayasamin, el espectador se adentra en
un contenido mundo de muy profunda intensidad emocional, al tiempo que se siente,
intimamente, azuzado por el cuestionamiento ético de una constante denuncia de la
injusticia. Tanto lo emocional como lo ético se erigen en Guaysamin como simbdlico
baremo de la iniquidad. El artista ecuatoriano articula dicha injusticia a través del cuerpo
humano vy, particularmente, de las manos, la experiencia del dolor, el sufrimiento y la
violencia social e historica. Este articulo pretende analizar cdmo son las manos, “de
color de arcilla” (Neruda, 1980) —cuando no en el negro de los ojos vacios sin pupila—
constituyen el epicentro visual de la narratologia guayasaminiana. Pues, son ellas no
sélo el elemento que concentra la composicion del movimiento de la figura, sino que, a
un tiempo, transmiten al espectador la experiencia emocional contenida en su gesto,
generando un espacio de deixis sobre la condicion humana; de este modo: “La
conciencia es el espectador de aquello que esta sucediendo, aunque sea la explicacion
de un deseo”. (Zambrano, 1998)

Las manos, abiertas o cerradas, denuncian en abanico tanto lo estético como lo
ético, subyugando en el espectador, de un lado, la reflexién sobre la naturaleza humana,
y del otro, la reafirmacion del fundamento original de su ecuatorianidad.

De la razon poética de ella y de la razén pictérica de él, se abre un dialogo entre la
filosofia y la pintura. Mientras Zambrano propone con su razén una via de conocimiento
nacida de la entrafa y del sufrimiento humano, Guayasamin, con la suya, inaugura un
lenguaje pictorico en el que el dolor colectivo de los pueblos latinoamericanos se

convierte en raiz estética y en testimonio historico, y, asi, “la pobreza y el sufrimiento de

2



su infancia se traducen en la representacion de la injusticia y el dolor en sus cuadros,
convirtiéndolo en un emblema de la Generacién del 68”, (Castillo Solérzano, 2024) —
pensemos, que Huacayfan, en quichua, significa “camino del llanto”.

Ambas razones: poética y pictérica, aunque de distinta naturaleza, confluyen en la
conviccion de que el dolor no es un simple accidente de la existencia, sino un principio
revelador de lo humano. Con este articulo, nos proponemos mostrar dicha
convergencia, al amparo de que pensamiento y pintura se entrelazan en torno a la

revelacion del sufrimiento y su transfiguracion en arte.

2. DESARROLLO
2.1 Manos y corporalidad: el caso de Huacaynan

El realismo pictdrico, precisa Oswaldo Guayasamin, es una manera de estar en el
mundo que nos refiere un acentuado y sélido apego por las cosas y los hombres; se
trata de un estar consciente del mundo. Y este aspecto resulta clave para inferir lo que
Guayasamin entiende por realismo, en tanto él no se plantea el tema de la libertad, la
cual sélo se esboza cuando hay algun obstaculo entre el pintor y su objeto. Para
Guaysamin, la pintura es una cadena que ata gozosamente, y en donde el problema de
la realidad se manifiesta como algo inexorable.

Si tomaramos como fondo la serie Huacayfian —camino del llanto—, ésta representa
una etapa temprana en la que Guayasamin limita lo intimo con la raigambre esencial de
lo nacional. Para ello, le basta centrarse en la identidad ecuatoriana y en su sufrimiento.
En Huacayfian, se nos da la consonancia del ser humano y su angustia,
concomitantemente. De su vasta produccion, las manos aparecen como signos de la
accion cotidiana, del trabajo y de la resistencia frente a la opresion. La gestualidad se
presenta comprimida, reminiscente del teatro tradicional en que los movimientos
minimos transmiten gran intensidad dramatica. Asi, los gestos manuales —abrir y cerrar
las manos— delimitan la experiencia de afliccion y constituyen un vehiculo de narracion
que permite al espectador percibir el dolor como fenédmeno compartido. Nada queda en
cuanto a lo afirmado al margen de su paleta cuando nos asevera: “Mi pintura es para
herir, para arafiar y golpear en el corazén de la gente. Para mostrar lo que el hombre
hace en contra del hombre”.

En obras como Manos de campesino (1948) o El trabajo del hombre (1950), la
estructura de las manos manifiesta el esfuerzo fisico, la resistencia cultural y la
evocacion historica. Una memoria transida de contenida afliccion a la espera del trazo
pictérico que la libere. Una fugaz mirada de la fenomenologia de la percepcién aplicada
a estas pinturas revela que el espectador no contempla, unicamente, un objeto, sino que

experimenta la vivencia del actor representado y asi:

3



El movimiento de reflexion iria mas alla de su objetivo: nos transportaria de un mundo
estanco y determinado a una consciencia sin fisuras, cuando el objeto percibido esta
animado de una vida secreta y que la percepcion como unidad se deshace y se rehace
sin cesar. (Merleau-Ponty; Mauriece, 1993)

Esa “conciencia sin fisuras” que expone Merleau-Ponty es la herida, el arafiazo y el
golpe que la pintura de Guaysamin muestra al hombre. Es la razén pictérica por la que
el rasgo guayasaminiano da la transparente verdad para que la conciencia del
espectador se muestre sin fisuras. Es en cierto sentido la representacion pintada como
una unidad integral, en donde la realidad humana se manifiesta de manera coherente y
plena a la luz de los desgarramientos —“afectivos”, en palabras de Damaso Alonso—,
que ante las dimensiones de su paleta el espectador experimenta, “la ligazén entre el
concepto (modificaciéon del mundo espiritual) y su correspondencia fonética —
pictérica—, (modificacion del mundo fisico). (Alonso, 1987)

Este acicate de armonia interior azuza los conflictos irresueltos que nos desgastan
y fragmentan. La perspectiva de su pintura nos la da Guayasamin con la aceptacion de
un equilibrio sin fractura, para que no quepa la mas minima disonancia cognitiva, al
tiempo que constituye un ideal de autenticidad, de integridad y de plenitud, situandonos
en consonancia con nosotros mismos y el mundo que nos rodea.

El pensamiento absoluto no es mas claro para mi que mi espiritu finito, porque es
por medio de €l que yo lo pienso. Estamos en el mundo, somos-del-mundo, eso es: unas
cosas se dibujan, un individuo inmenso se afirma, cada existencia se comprende y
comprende a las demas. (Merleau-Ponty; Mauriece, 1993)

El trazo de Guayasamin plasma la verdad del mundo en el que estamos. Su pintura
es una pintura de caracter muy personal, en la que sienta las bases de una poética
visual que se traduce en una narrativa de caracter simbdlico. La expresién de una obra
de arte, como la de una persona, es una creacién individual. El arte pictérico en su
perfeccion y en su belleza anhela una armonia de formas, mediante las cuales nos
muestra una unidad de estilo y de pensamiento.

El pintor ecuatoriano se halla siempre en el zozobrante umbral de dos mundos —
dos manos—: el de su propia sensibilidad, que la expone de radical manera ante su
conmocion estética, y el de todas aquellas adversidades que la realidad le impone en el
acto intimo de su contemplacion. No es tal contemplacién pasiva: es un acto arriesgado,
porque en ella la interioridad creadora se enfrenta a lo otro, a lo que, bruscamente,
rompe desde fuera con evidencia de una verdad irresistible.

Este choque exige del artista un delicado equilibrio, no siempre facil de sostener del
todo, ni sucumbir ante él, dada la intensidad de su interior experiencia. Por otro lado, no

se anula ante el peso de lo real. De esta manifiesta tension surge lo que pudiéramos

4



calificar como el justo medio. Frente a quienes no son capaces de permanecer en ese
punto intermedio, rehusandolo; Guayasamin, en concreto, se erige como paradigma de
quien expone su sensibilidad al extremo, sin menoscabar la fuerza de lo contemplado ni
difuminarla en vagos y consabidos equilibrios. De ahi que: “Disipacion y recogimiento
estan inmersos en una oposicién que permite la férmula siguiente: quien ante la obra de
arte se recoge se sumerge en ella”. (Benjamin, 2024)

En sus cuadros, la dureza de la realidad es palpable. Guayasamin nos proyecta una
tan insoportable veracidad donde respiramos de su pintura: la injusticia, el sufrimiento y
una violencia historica y universal. A la vez Guayasamin no desaparece en esa realidad,
su fortaleza interior de artista sostiene unas tan inquebrantables como poderosas
imagenes, que nos exhiben la colisién de cuanto denuncian.

He ahi, donde creemos encontrar el “justo medio” de su equilibrio. No es la
dislocacién entre exceso y carencia, sino el estado tenso entre el confrontamiento de su
sensibilidad como pintor y el vigor de una desbordante realidad. De ese embate, surge
la obra como una forma de verdad estética: la expuesta sorpresa, que no es mero
sobresalto, sino la adivinada revelacion de lo real en su mas descarnado testimonio. El
aura de Walter Benjamin: “Una trama particular de espacio y tiempo: la aparicion
irrepetible de una lejania por cercana que esta pueda hallarse. «Aproximar» las cosas
hasta si es para las masas actuales un deseo tan apasionado como el que representa
su tendencia a intentar la superacién de lo irrepetible de cualquier dato con su concreta
reproductibilidad”. (Benjamin, 2024)

En este sentido, el arte de Guayasamin destapa su capacidad creadora de una
verosimilitud tan extrema en la que no tienen cabida ni el frio célculo, ni el simétrico
balance. El espectador, al enfrentarse con sus lienzos, no siente que el pintor haya
perdido el control de su sensibilidad ni que se haya rendido ante la realidad, sino que
asiste a una lucha resuelta en un dificil equilibrio, donde la obra encarna, tanto la
crudeza del mundo como la fuerza espiritual que logra sostenerla sin quebrarse. De esa
lucha de contrarios, el resultado es el cuadro, cuya “aura” va mas alla de lo representado
como “manifestacion irrepetible de una lejania”. (Benjamin, 2024)

De alli que pueda decirse que Guayasamin no rehuye el choque de las fuerzas, sino
que lo convierte en principio generador de su estética: la verdad emerge no en la
armonia serena, sino en la tension insostenible que, paraddjicamente, la obra logra
aguantar: “Aqui estan consignadas las miserias, las injusticias que Guayasamin
encuentra en ese camino que es el de casi todos los hombres”. (Camén Aznar, 1973)

Nos encontramos ante la representacion del dolor, cuya funcion ética nos sefiala, a
un tiempo, la injusticia, la violencia y la opresién. Su representaciéon se nos manifiesta

como un signo revelador de fracturas morales de la convivencia humana. No es, aqui,

5



el dolor la expresion unica de una individual experiencia, confinada al espacio de lo
intimo, antes bien, es un dilatado ambito que adquiere un valor universal compartido, en
tanto su contenido trazo denuncia aquello que vulnera frente al espectador la dignidad
de las personas. Su implicito rasgo nos sefala, de manera implacable, la existencia de
las ya mencionadas injusticia, violencia y opresion.

En primer lugar, aquello de cuanto contiene en su tacito gesto es el dolor expandido
como memoria viva del agravio. Como si las manos estuvieran alli donde alguien sufre,
indebidamente, y emergieran como conciencia de que el orden social ha fallado, de que
se ha quebrado el equilibrio entre lo que corresponde por derecho y lo que se otorga en
la practica.

En un segundo lugar, constituye el testimonio evidente de la violencia, puesto que el
sufrimiento humano se convierte en la huella visible de la agresion, ya sea fisica,
psicolégica o simbdlica.

Guayasamin otorga a su arte autenticidad, cuyos limites no quedan reducidos a su
mera forma, constrefida ésta en la disposicion de sus lineas, de sus proporciones 0 sus
colores. Bien es cierto que la forma constituye el soporte material y visible de la pintura;
pero, no basta por si sola para explicar aquello que conmueve al espectador. Es
necesario reconocer en el lienzo aquello que Guayasamin concibe como un principio
superior a la pura configuracion externa: la esencia de la mirada, porque: “Los artistas y
los escritores cobran una conciencia colectiva, una totalizacién de los sentimientos y de
las reflexiones frente a la persistencia de las causas de la tragedia”. (Adoum, 1998)

Esta exigida mirada, en su contexto pictérico, no se reduce al acto fisiolégico de ver,
en cambio, representa la capacidad espiritual de contemplar el mundo, el dolor de ese
mundo; por tanto, lo sensible se transforma en deictico significado. Es en la mirada del
espectador donde se contiene la expresion del espiritu guayasaminiano, y es ahi donde
el espiritu mismo impregna de sentido la naturaleza representada.

Asi, cuando el artista ecuatoriano contempla un paisaje, un rostro o un gesto —
pensemos en las manos— lo que transfiere a su obra no es la mera copia de lo que
perciben sus 0jos, sino la revelacion de aquello que su interior reconoce como esencial
y trascendente a la espera de la reciprocidad de un otro expectante.

La belleza artistica de Oswaldo Guayasamin revela en envolvente expresion intima,
aquello que escapa de lo simplemente fisico. Su arte se convierte en mediacion
zambraniana, “entre las fuerzas que constituyen al individuo, entre los planos del ser y
la realidad, de la vida y de la razén”, (Zambrano, 2007) entre la figura representada y
su dolor develado, y asi, lo natural deja de ser apariencia inerte y se trasmuta en
evidencia viva. La obra de arte, al acoger la mirada del artista, nos permite a los

espectadores compartir una afligida vision espiritual, que, sin el lenguaje estético,

6



permaneceria inaccesible. No de otra forma, consideramos que la belleza de una obra
de arte radica en la capacidad de mostrar algo mas que la forma. Quepa pensar que en
esa dimensién invisible que no se puede medir, ni muchisimo menos delimitar —
ponganse puertas al dilatado campo del dolor—; pero, aun asi, éste se percibe con
claridad: la huella del espiritu en el mundo sensible, se hace ahora visible, casi,
intimamente, palpable por la mirada creadora de Guayasamin: “La raiz de mi lenguaje
pictérico”. (Oswaldo Guaysamin, 1976)

Finalmente, las manos revelan la opresion en tanto sefialan a quienes son reducidos
a la condicién de objeto, privados de voz y sometidos, historica y universalmente, al
poder de otros. De esta manera, la representacion de las manos cumple una funcion
ética que trasciende el mero registro emocional: se erigen en un cuadro narrado que
obliga a mirar de frente las fallas de la humanidad y que nos interpela a responder. No
se trata solo de compadecer, sino de comprender la presencia del dolor en la esfera
pictorica, al tiempo que nos exige una transformacion en nuestros pensamientos y en
nuestras practicas colectivas. Las manos como dolor son la exigente deixis de su “aura”:
‘La aridez de la forma manual establece un contraste simbdlico entre avaricia y

necesidad, funcionando como un juicio moral visual”. (Pazmifio, 2006)

2.2 El dolor humano como raiz de mi lenguaje pictérico

El arte, en su mas hondo sentido, nace alli donde la palabra se interrumpe y donde
la experiencia humana busca el ancho venero para manifestarse mas alla de lo decible.
Entre las radicales destrezas que constituyen al ser humano, el dolor ocupa un pristino
lugar. Si de un lado nos desnuda de ficciones, del otro nos enfrenta con la individual
fragilidad de cada cual, devolviéndonos a la verdad primera de nuestra inicial condicion.

En este sentido, la afirmacién de Guayasamin —“el dolor humano es la raiz de mi
lenguaje pictérico”™— significa que la creacion del pintor ecuatoriano surge de esa
vivencia llevada al limite, que tanto hiere en cuanto abre un espacio de revelacion, “su
caracter testificador”. (Gil Tovar, 1960)

La razon pictérica de Guayasamin nos retrotrae a la razén poética en la que Maria
Zambrano al reflexionar sobre la vida y el pensamiento, a modo de espejo, sefiala que
el dolor tiene una condicién paraddjica, pues, este destruye al tiempo mismo en que
esclarece. Asi, en Claros del bosque, la fildsofa escribe que “el dolor es la prueba de la
verdad, la raiz de toda revelacion”. (Zambrano, 1977)

Esta afirmacion ilumina el vinculo entre sufrimiento y creacion: el dolor, lejos de
reducirse a una carga pasiva, puede convertirse en el principio germinador de una obra
que busca decir lo que la palabra ordinaria no alcanza. Alli, donde Guayasamin nos da

su pincelada reveladora.



El lenguaje pictérico, al hundirse en esencia, no representa al dolor como objeto,
sino que lo transforma en ensefianza estética. De ahi que cada violento trazo con su
tension cromatica se disponga en darnos aquello que, de no ser asi, permaneceria
oculto. La pintura se convierte en lo que Zambrano llamaria razén poética: “Una forma
de conocimiento que no se satisface con conceptos, sino que aspira a mostrar la verdad
en su dimensién sensible y viva”. (Zambrano, 1989)

Asi, el dolor humano contenido en las guayasaminianas manos pintadas, no es solo
una recurrente tematica, sino su originario impulso creador. Dicha tematica le obliga a
inventar un lenguaje capaz de traducir el desagarro en imagenes, dando a cada lienzo
el poder deictico de un signo, de una herida que transfigura la individual memoria, en la
particular resistencia de un sefialamiento propio e intimo.

En este sentido, la pintura que tiene su original impulso en el dolor ajeno comparte
con la filosofia zambraniana una comun tarea: la de alumbrar sentido alli donde todo
nos parece negado. La afirmacion, el dolor humano como raiz de mi lenguaje pictorico,
no supone en Oswaldo Guayasamin tanto la fijacion morbosa del sufrimiento, como una
apuesta por su transfiguracion. Zambrano nos recuerda que del dolor nace lo humano.
De este modo tanto la razén poética como la razén pictérica confluyen; y, es en esa
union donde el arte encuentra su origen mas pristinamente fecundo. De tal manera que
es entonces cuando la pintura se vuelve, no en un mero espejo de la herida, sino en un
claro abierto en el bosque oscuro de cada individual existencia, donde el dolor se hace
memoria compartida y transparente posibilidad de luz.

El dolor es una experiencia limite. El dolor, sea cual fuere, interrumpe el fluir
cotidiano; rompe la continuidad de la vida y nos devuelve a la radical evidencia de
nuestra fragil vulnerabilidad. Como sefala Maria Zambrano, “el dolor es la raiz de toda
revelacion” porque al atravesarlo el ser humano queda despojado de mascaras y se
enfrenta a lo esencial “siendo lo fundado el tiempo establecido por la memoria o por la
conciencia”. (Balza, 2024)

Lejos de ser un accidente periférico, el dolor se modifica en un umbral hacia la
verdad. Desde esta perspectiva, el lenguaje pictérico hunde sus raices en esa
experiencia. No se trata de representar un dolor anecdoético, sino de asumirlo como
fundamento ontolégico de la condicién humana. La pintura, en este caso, se convierte
en un espacio de testimonio, donde la herida personal se enlaza con la memoria

colectiva y adquiere resonancia universal.

2.3 La transfiguracion estética del sufrimiento
Zambrano no concibe el dolor como un fin en si mismo, sino como germen de un

proceso de transfiguracion. En Filosofia y poesia escribe que “la poesia nace alli donde

8



el dolor encuentra su voz”. Esta idea ilumina la dimension creadora de la experiencia
dolorosa: cuando es asumida, puede convertirse en fuerza generadora de sentido. Por
otro lado, la pintura, al acoger esta raiz, no reproduce el sufrimiento de manera literal,
mas bien, lo transforma en color, en limite y en textura. Podemos observar en
Guayasamin que su trazo encarna una determinada tension interna, y en el contraste
es en donde se plasma el desgarramiento, tanto es asi, que el vacio en la composicion
sugiere la ausencia. A lo largo de la historia, surgen distintos ejemplos en los que el arte
se erige en memoria determinada de la herida, pero, también, a un tiempo, en su
contenida transfiguracion estética: Las pinturas negras de Goya —La romeria de San

Isidro—, o La procesion, de Solana.

2.4 Dolor y razén poética

Uno de los conceptos fundamentales de Zambrano es el de “razén poética”,
entendida como un modo de conocimiento que integra razén y sensibilidad,
pensamiento y vida. Frente a la razon instrumental, la razén poética surge de la entrafa
y busca expresar la verdad en su complejidad irreductible. En este sentido, el dolor,
como vivencia limite, se vuelve en terreno propicio para la emergencia de esta razoén.

En Guayasamin, su lenguaje pictérico se nutre de esa dinamica: no busca describir
ni ilustrar, sino abrir un claro de sentido en el que la experiencia dolorosa pueda
mostrarse en su hondura. La huella guayasaminiana se torna en ejercicio de razon
pictérica, su trazo en una forma de pensar con los colores, de filosofar con las formas,
y, de poetizar con las texturas.

Oswaldo Guayasamin da rienda suelta en su obra a un lenguaje pictérico, el cual
trasciende a la descripcion de un espacio, donde la experiencia humana se manifiesta
con voz y presencia sobre filo deictico del sufrimiento.

Se trata de un claro abierto, incluso de la incuestionable representacion de lo que
so6lo, pictéricamente, puede darse; tales lienzos quedan en medio de la opacidad de lo
indecible: alli donde el dolor histérico se hace historia social y existencial y encuentra en
su caracter la resonancia expresiva y densa de su denuncia. En este sentido, la pintura
de Guayasamin puede comprenderse como un ejercicio de razén poética. —Afan de
respuesta, dirlamos—.

La obra de Guayasamin convierte el arte en un visceral modo de filosofar: a través
del color, la forma y la textura, el autor ecuatoriano expresa su propia fragilidad y exhibe
la resistencia ajena, transformando la pintura en un lenguaje que revela el dolor, la

memoria y la dignidad mas alla de los cohibidos rasgos de su paleta.



2.5 El linaje del dolor en la historia del arte

Pintores inspiradores para Guayasamin como Goya y sus descarnados espasmos;
Van Gogh, con la intensidad encerrada en su trazo; Solana con su amargo
padecimiento, o Frida Kahlo, con la exposicién de su dolor corporal, han mostrado cémo
la pintura se transforma en testimonio y transfiguracién del sufrimiento humano.

En algunas de sus declaraciones la obra de Guayasamin, a modo de dialogo, nos
exhibe la congoja de su trazo frente a la de Goya, Van Gogh, Solana o Kahlo, para dar
a su afliccién un manifiesto principio creador. A la vista de su pintura, esta no ofrece ni
consuelo ni evasién. Su aura confiere una verdad correspondida donde el sufrimiento
se reconoce como esencia universal de lo humano.

La pintura, en este horizonte, no es ornamento ni refugio, sino un ambito de memoria
y de denuncia, un claro para el que la hondura del padecimiento se hace visible, y donde

la contemplacién se reduce en participacion.

2.6 La razén poética como conocimiento nacido del dolor

Maria Zambrano, en Filosofia y poesia (1939), planted que la razén abstracta, propia
de la tradicion occidental, resulta insuficiente para dar cuenta de la complejidad de la
vida.

Para Zambrano, la razén poética nace de la experiencia del dolor, a cuyo
conocimiento se integran la sensibilidad, las emociones y el pensamiento. Por lo tanto,
no cabe ni la dominacién ni explicacion alguna; si aquello que mediante metaforas e
imagenes exceda al campo de la légica. De tal modo que, frente a la razén al uso,
proporcionaria un pensamiento que, encarnado y hospitalario, acogeria lo inestable para

alumbrar el profundo sentido de la existencia.

2.7 El lenguaje pictérico de Huacaynan

En 1946, Oswaldo Guayasamin presenté en Quito su primera gran serie,
Huacayrian, compuesta por 103 obras (6leos, dibujos, acuarelas). En ellas retrato la
condicion de los pueblos indigenas y mestizos andinos, marcados por la explotacion, la
pobreza y la exclusién social. Su titulo, que en quichua significa “camino del llanto”, ya
anuncia que el eje de la serie es el dolor humano convertido en principio estético.

El tan puro como expresivo lenguaje de la paleta de Guayasamin de deformadas
formas e intensos colores, no embellece el tragico dolor que nos muestra, sino que
revela una absoluta verdad genérica. En el enfrentado dialogo con la razén poética de
Maria Zambrano, muda el dolor en memoria colectiva e identidad, al tiempo que
transforma el individual dolor de sus figuras en signo universal del siempre subyugado

hombre oprimido.

10



Esto se advierte con claridad en la serie La edad de la ira (1960-1989), quiza la obra
mas emblematica de Guayasamin, como fondo representativo de este articulo, donde
las manos en sus mas amplias calificaciones nos dan razén pictérica de grito o de
suplica. No olvidemos que: “El grito no es compatible con la belleza” (Schopenhauer,
2010).

Por otro lado, y en contraste en la siguiente serie La ternura (1988-1999), no nos
aleja de la tragedia, vy, si bien la dureza del sufrimiento se suaviza, de igual manera,
vierte su sumidero de dolor en una vertiente, que si intima abraza una visién que,
esperanzadoramente, la hace mas humanista.

Guayasamin da al dolor una dimension estética, cuya presencia transforma cada
rostro expuesto, que, si por un lado la crispacién y abatimiento representados son
individual testimonio, su indicaciéon es barrunto de identidad colectiva, en donde la
tragedia que a todos nos concierne ni de lejos queda diluida. Pues: “Todo esfuerzo hacia
el conocimiento parece, por esencia, condenado a quedar insatisfecho eternamente”.
(Nietzsche, 1967)

2.8 Dolor, revelacién y memoria

La convergencia entre Zambrano y Guayasamin se encuentra en la concepcion del
dolor como raiz reveladora. Ambos entienden que el sufrimiento no es un residuo
marginal de la vida ni un obstaculo que deba ocultarse o superarse; antes bien, un
ambito privilegiado donde se manifiesta la verdad mas profunda de la existencia.

Verdad y memoria, quiza por aquello de que somos lo que recordamos, para
Zambrano y Guayasamin son fuentes de sufrimiento. Ella nos lo expresa con la palabra
poética. El, con la imagen pictérica.

Ambos revelan la transida herida sin disimularla, transformandola en un testimonio
universal y en lenguaje comunicado que rescata lo que de silencio halle, “tal vez a la

espera de que el dolor pase” (Mejia, 2022).

2.9 Una poética del sufrimiento compartido

La razdn poética abre la posibilidad de pensar desde la herida y de otorgarle un
sentido. Huacayfan es la realizacién pictorica de esta poética. Para Guayasamin
identificar el dolor es otorgarle marchamo de resistencia. Si Zambrano nos lo da como
verdad de lo humano, Guayasamin plasma esa misma verdad en los rostros de los
campesinos indigenas a la espera de que su arte recupere su dignidad.

Sitda la razén poética de pensar desde la propia desgarradura y establece un
concebido enfoque. Maria Zambrano reconoce en el dolor una revelacién dada, que

frente a la razén instrumental busca neutralizar el sufrimiento para relegarlo al ambito

11



de lo inefable. “Apego a lo «real», exaltacion de lo tactil, de lo sensible, del sentimiento,
de tal forma que aparece como imposible una actitud puramente teérica, desinteresada,
una «mirada» que no modifique el modo de vida de quien contempla” (Sanchez Orantos,
2023). La herida ya no es un lugar, sino que se convierte en el ostugo originario del
pensar y del decir poético. En esta clave, el sufrimiento deja de ser, Unicamente,
privacion o frontera y se transforma en acceso: acceso de una verdad que reclama un
marco metaférico, ya sea simbolo, imagen o palabra, la cual no puede alcanzarse por
los veneros de la légica discursiva.

El horizonte abierto a la lectura que representa la serie Huacayrian es, junto a otros
pintores como Eduardo Kigman y Bolivar Mena, la auténtica realizacion de la razén
poética. En ella, el dolor no es un fatal destino ineluctable, mas bien, seria el itinerario
en donde se dispusiera la identidad y la resistencia. Las huellas plasticas de la pintura
guayasaminiana son expresiones que denuncian cada lacerado cuerpo, cada agrietada
mano o cada inconfundible espantada mirada cargada de desamparo. De ahi, que lo
humano se reconozca en la comunion del declarado sufrimiento compartido, pues: “El
hombre es el ser que padece su propia trascendencia”. (Zambrano, 1998)

Encontramos en el dialogo de ambos, dos propuestas definidas. De un lado, aquella
en la que Zambrano propone que el dolor funda la verdad de lo humano —asi, nos lo
indica en su obra Claros del bosque, en la cual sostiene que el dolor abre el acceso a
cuanto consideramos sagrado e, igualmente, imaginamos oculto—. Por otro lado,
Guayasamin averigua esa misma verdad en los rostros de campesinos, indigenas y
obreros. Donde la filésofa elabora una poética del pensar para darnos lo indecible, el
pintor declara una poética de la figura, para descubrir o oculto. Los retratados son seres
atravesados por la centenaria dureza andina, no ya como muestra de una denuncia
social, mejor dicho, con ello, la afirmacion de la dignidad destapada. Cada rostro que
desde el lienzo mira al espectador es un rostro anclado en la resistencia del olvido, que
reclama la memoria y avisa una imputacién universal.

El didlogo pretendido abarca palabra e imagen y ambas convergen; juntas
reconocen en el sufrimiento no tanto el final como el comienzo de un saber y de una
identidad. La razén poética en Zambrano, como la razén pictérica en Guayasamin
alegan que el dolor, cuando se acoge y se expresa, se altera en fundamento de

comunidad y en fuerza de reciedumbre.

12



2.10 Vision interdisciplinar a la luz del siglo xxI: De la razén poética a la razén
pictérica

El estudio De la razdn poética a la razén pictérica invita a un didlogo comparativo,
toda vez que ambas concepciones coinciden en un posible didlogo entre la filosofia de
Maria Zambrano y la pintura de Oswaldo Guayasamin. Cabe pensar que en este primer
cuarto del siglo XXI cupiera la vision interdisciplinar que conjugara disciplinas tales como
la filosofia, la antropologia, la estética, los estudios decoloniales y de género, en la
busqueda de una lectura contemporanea del dolor humano como raiz de conocimiento
y de creacion.

La razén poética y la razén pictérica se articulan como un espejo epistemoldgico
alternativo frente a las nociones de materialistas del actual pensamiento. En el marco
de la filosofia actual, autores como Martha Nussbaum sostienen que las emociones “no
son irracionales, sino juicios de valor que expresan lo que mas nos importa” (Nussbaum,
2001)

Asi, la pintura de Guayasamin —desde su gesto expresionista— se aproxima a una
ética del sufrimiento, donde la imagen se convierte en mediaciéon de la conciencia moral.
Del mismo modo, (Han, 2012) advierte que la “sociedad de la transparencia” ha
despojado al dolor de su dignidad simbdlica; el arte de Guayasamin, por contraste,
recupera la opacidad necesaria para que el sufrimiento recobre sentido. La filosofia
zambraniana, al entender el dolor como testimonio; “el dolor es la raiz de toda
revelacion”, (Zambrano, 1977) se enlaza con la denuncia ética que subyace en la obra
pictérica del artista ecuatoriano.

Desde la antropologia cultural y los estudios decoloniales, el “camino del llanto”
(Huacaynan) de Guayasamin puede interpretarse como archivo visual de la memoria
colectiva latinoamericana. En palabras de Anibal Quijano la modernidad occidental ha
impuesto una “colonialidad del poder” (Quijano, 2000) que margina otras
epistemologias; frente a ello, la pintura de Guayasamin representa una de esas otras
formas de conocimiento, una nocioén del dolor que da voz a los cuerpos humillados.
Walter Mignolo complementa esta idea al afirmar que “pensar desde la herida colonial”
(Mignolo, 2011) implica transformar el sufrimiento histérico en posibilidad de creacion;
es, precisamente, lo que Guayasamin logra al convertir la violencia social en belleza
ética.

En el actual marco tecnolégico del siglo xXI, la obra de Guayasamin adquiere un muy
novisimo sentido frente a la saturacion iconica y la inesperada adquisicion de insdlitos
rasgos de violencia. José Luis Brea (2010) afirma que la fragmentada cultura digital
tiende a sustituir la destreza estética por la inmediatez de un consumo visual. De ahi

que toda banalizacion del dolor ajeno sea en Guayasamin materia pictérica de tan

13



vehemente como vigoroso trazo erigido en resistencia percibida. En la misma linea de
lo manifestado con anterioridad se sitlua Boris Groys (2025), para quien el arte
contemporaneo deberia ser reducto de preservacion auténtica frente a la repetitiva
reproduccion de infinitas imagenes. He ahi, en donde Guayasamin ofrece una vision de
intensa lectura, cuya presencia desafia la desmaterializacion digital del arte, tanto en
cuanto, como conocedor del hombre pinta toda herida humana.

Carol Gilligan (1982), propone que la ética del cuidado se consolida en la medida en
que se es capaz de responder al otro con un prurito de empatia; el mismo hilo con el
que la razén poética zambraniana integra la emocion y el pensamiento, anticipandonos
un conocimiento de la cuita y de la vulnerabilidad. La misma lectura nos ofrece
Guayasamin en La ternura, compuesta entre 1988 y 1999, al situar a modo de visceral
y encarnada resistencia la maternidad simbdlica frente a la violencia sistémica.
Asimismo, Joan Tronto define el cuidado como “actividad que sostiene la vida y preserva
el mundo comun” (Tronto, 1993); desde cuya optica, la ternura guayasaminiana es la
respuesta estética ante tanto sufrimiento humano, vinculando de muy idéntica manera
arte, ética y justicia social.

La obra entre ambos autores sugiere una lectura interdisciplinar, toda vez que la
pintura de Guayasamin y el pensamiento de Zambrano se proyectan en un marco que
abarca de un lado la memoria y del otro la denuncia. Ambas visiones, la filosofica y la
pictorica, anticipan debates centrales del siglo xXI: el valor ético del arte, la reparacion
de la afectividad, la dignidad de los mas vulnerables y la vital memoria de los siempre
oprimidos.

Esta época asombrada por la inmediatez de lo superficial, con su carga de tecnologia
deshumanizada, contiene el didlogo entre Maria Zambrano y Oswaldo Guayasamin y
con él, ella nos recuerda: que “La pintura no es reflejo, sino presencia; no retrata la vida,

la despierta.”

3. CONCLUSIONES

Afirmar que el dolor humano es la raiz de mi lenguaje pictérico significa reconocer
que la creacion artistica no surge de la comodidad ni del equilibrio, sino de la experiencia
limite que desnuda y revela. En el pensamiento de Maria Zambrano, el dolor no es mero
padecimiento, sino el umbral de toda revelacion. En la pintura, este umbral se traduce
en color, forma y composicion, en un lenguaje capaz de hacer visible lo que se resiste a
ser dicho.

En la obra de ambos, el dolor es asumido como raiz, no tanto a modo de clausura,
sino al contrario, de apertura, hacia la memoria, hacia la verdad y hacia la posibilidad de

un halo declarado. La pintura sugerida desde el fondo de la herida se convierte en acto

14



de firmeza, en declaracion de su razon pictérica. La palabra inspirada como ejercicio
que dignifica la fragilidad humana se reconcilia en razén poética. A fin de cuentas,
aquello que divulga cada obra —pintura o palabra— no es reflejo de una queja, sino la
capacidad del arte para transformar la herida en revelacion y en conocimiento.

La comparacién entre la razén poética de Maria Zambrano, y razén pictérica de
Oswaldo Guayasamin nos permite afirmar que, tanto el pensamiento filoséfico como el
lenguaje pictorico, plasman el dolor humano como fuente de publicacion y de creacion.

En ambos casos, el sufrimiento se convierte en principio estético de un arte
rememorativo y digno. Por eso, la filosofia de Zambrano y la pintura de Guayasamin
coinciden en comprender el arte como un espacio donde el desgarro humano se
conmuta en palabra o en imagen de un compartido conocimiento.

En este sentido, Huacayrfian puede leerse como una composicion pictérica de la
razon poética. El fijado camino del llanto, que, al ser recorrido, se convierte en venero
de testimonio, en principio de un lenguaje que trasciende lo individual, para hablarnos
de la universalidad del ser humano.

La razén pictérica de Guayasamin busca una razén poética que situe al espectador
ante la dolorosa punzada que lo comprometa. Esta razén no impone una narrativa
definitiva, y, muchisimo menos nos ofrece una explicacién convincente, mas bien, abre
el espacio de una interpelacion identitaria del sufrimiento.

Su pintura no agota el sentido de la angustia, “y asi, sera como un instante vivo,
viviente de tiempo entre dos suefios: aquel del que nace y el otro, el de la tenaz voluntad
de figurar, de figurarse por todos los tiempos, pasando a través de ellos”, de (Zambrano,
1991) sino que nos la da desnuda, para ser alcanzada en la arriesgada mirada de cada
uno de nosotros. En cada composicion no se nos da un dictado, mejor aun, una
invocacioén, porque las afligidas miradas, las estremecidas manos y los abatidos cuerpos
retorcidos son umbral de lo ajeno y remembranza de lo propio.

Guayasamin se erige en notario de su siglo —quiza, de todos los siglos— y deposita
en la sensibilidad del otro la tarea de completar el sentido. Su dolor narrado, mas que
pintado, es un universal discurso ilustrativo. Denuncia que espera ser escuchada. Y, es
en esa espera donde se revela el poder de su trazo. Cada cuadro es un interlocutor que
desafia al espectador a reconocer en él algo de si mismo y de su propio tiempo, y, de
todos los tiempos.

La relacion entre Oswaldo Guayasamin y Maria Zambrano se articula, en este texto,
como una convergencia profunda entre filosofia y pintura, entre la razén poética y la
razoén pictérica, en torno a un mismo nucleo generador: el dolor humano como fuente de

revelacién y conocimiento.

15



Asi, la razén poética zambraniana y la razdén pictérica guayasaminiana se
encuentran en su comun aspiracién a transfigurar el sufrimiento en conocimiento
sensible. La postura de Zambrano con su vision filoséfica dignifica la fragilidad humana
mediante la advertencia de su pensamiento. La pintura de Guayasamin, esa misma
lasitud, la trata con la encarnada imagen del sufrimiento. Ambos no se limitan con sus
obras a darnos los bordes del dolor, sino que la palabra de ella y el trazo de él,
evidéncialo al rescatarlo de su silencio y volverlo signo de esperanza.

No es, por lo tanto, una simple analogia, acaso el interior didlogo de su
correspondencia. Mientras Guayasamin piensa con los colores, Zambrano siente con
las palabras. Y, ambos se erigen en mediacion entre lo que se ve y lo que no se ve,
entre la individual herida y la universal memoria.

En suma, y de ahi, este estudio, Guayasamin y Zambrano, coinciden por distintos
caminos al afirmar que el dolor hace brotar la verdad del ser humano. El encuentro de
ambos contiene una simbologia que configura una estética de la compasién y una ética
del conocimiento sensible. Su filosofia y su pintura son una invitacién a mirar el
sufrimiento, siempre ajeno no como una derrota, mas bien, como la revelacion del

sentido mas profundo de la existencia humana.

OBRAS CITADAS

Adoum, J. E. (1998). Guayasamin: El hombre — la obra — la critica. DA Verlag Das Andere.

Alonso, D. (1987). Poesia espafola. Editorial Gredos.

Balza, I. (2024). Algunos tiempos de Zambrano: gracia y melancolia. Bajo Palabra, 37.

Benjamin, W. (2024). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. Abada.

Camon Aznar, J. (1973). Guayasamin. Poligrafa.

Castillo Solorzano, J. F. (2024). Expresionismo y construccion de identidad: aproximacion a la
obra de Oswaldo Guayasamin [Tesis o documento académico]. Universidad Central del
Ecuador, Repositorio Institucional.

Gil Tovar, F. (1960). En torno a Guayasamin. Boletin Cultural y Bibliografico, 3, 539-541.

Han, B.-C. (2012). La sociedad de la transparencia. Herder.

Mejia, L. G. C. (2022). Ira, indignacion y esperanza: una mirada sobre la pintura de Oswaldo
Guayasamin. Revista, [Dialnet].

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenologia de la percepcién. Planeta.

Mignolo, W. (2011). The darker side of Western modernity: Global futures, decolonial options.
Duke University Press.

Neruda, P. (1980). Alturas de Macchu Picchu, en Canto general. En Obras escogidas (p. 268).
Aguilar.

Nietzsche, F. (1967). El origen de la tragedia (Vol. V). Aguilar.

Nussbaum, M. C. (2001). Upheavals of thought: The intelligence of emotions. Cambridge

University Press.

16



RTVE. (1976, 27 de abril). Oswaldo Guayasamin, A fondo [Programa de television].

Pazmifio, R. (2006). El simbolismo de las manos en la pintura de Guayasamin. Anales de la
Universidad Central del Ecuador, 43(2), 115-130.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. CLACSO.

Sanchez Orantos, A. (2023). Maria Zambrano y el saber humanistico que debe acompafar
siempre a la filosofia. Miscelanea Comillas. Revista de Ciencias Humanas y Sociales, 81,
158-159.

Schopenhauer, A. (2010). El mundo como voluntad y representaciéon. Gredos.

Tronto, J. C. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of care. Routledge.

Zambrano, M. (1977). Claros del bosque. Seix Barral.

Zambrano, M. (1989). Delirio y destino. Siruela.

Zambrano, M. (1991). Algunos lugares de la pintura. Acanto.

Zambrano, M. (1998). El suefio creador. Club Internacional del Libro.

Zambrano, M. (2007). Filosofia y educacion (A. Casado & J. S.-G., Eds.). Agora.

17



