
1 

 

DOI: https://doi.org/10.18537/ripa.20.08  

 

Decolonización cultural: racismo, discriminación de género y sexualidad 

en Mirror, Mirror de Carrie Weems 

 Cultural Decolonization: Racism, Gender Discrimination, and Sexuality in 

Mirror, Mirror by Carrie Weems 

 

José Luis Arévalo Plasencia 
Liceo Decroliano Internacional / suilesoj1988@gmail.com  

ORCID:  https://orcid.org/0000-0001-7283-9073 

 

  

 

RESUMEN: Este texto busca poner en la palestra de la discusión, el concepto de la 

decolonización desde la perspectiva del arte y cómo este, desde su postura busca 

contrarrestar, resistir, ser una herramienta que permita a las sociedades de los sures, 

sobrepensar y reflexionar de la postura local frente a la europeizada, buscando la reflexión 

sobre la postura del clasismo y racismo en una sociedad actual y globalizada, esto a través 

del análisis de la obra de Carrie Mae Weems denominada Mirror, Mirror, la cual transversaliza 

la situación de colonia cultural que sufren países en vías de desarrollo sobre todo enfocada 

desde la discriminación, a partir de las categorías que propone María Lugones (2015), la cual 

entabla una narrativa en la que, a partir de raza, género, clase y sexualidad, se han 

establecido en la actualidad nuevos tipos de colonialidad.  

PALABRAS CLAVE:  decolonización, colonialidad cultural, racismo-clasismo, marginalidad.   

ABSTRACT:  This text aims to bring to the forefront of academic debate the concept of 

decolonization from an artistic perspective, exploring how art, through its critical stance, seeks 

to counteract, resist, and serve as a tool that enables societies of the Global South to rethink 

and reflect on their local position in contrast to Europeanized frameworks. It invites a deeper 

examination of classism and racism within contemporary globalized societies, through the 

analysis of Carrie Mae Weems’s work Mirror, Mirror. This piece reveals the cultural colonial 

condition experienced by developing countries, particularly through the lens of discrimination. 

Drawing on the categories proposed by María Lugones (2015), the text engages with a 

narrative that highlights how race, gender, class, and sexuality have shaped new forms of 

coloniality in the present. 

KEYWORDS: decolonization, cultural coloniality, racism-classism, marginality. 

RECIBIDO: 21 de octubre de 2025 / APROBADO: 28 de noviembre de 2025 

https://doi.org/10.18537/ripa.20.08
mailto:suilesoj1988@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7283-9073


2 

 

1. INTRODUCCIÓN  

Resulta complejo hablar de Estados libres y democráticos en zonas como 

Sudamérica y África, sobre todo la zona sur del continente, entendiendo que para llegar 

a esta categoría tuvieron que librar grandes y épicas batallas en contra de las diferentes 

colonias europeas para que a través de Cartas Magnas, Declaraciones y Constituciones 

se hayan liberado del yugo opresor de los conquistadores para ser consideradas 

repúblicas libres y soberanas. Pero ¿qué tan real resultó esta independencia en la 

actualidad? Aunque ahora son países independientes, tanto política como 

económicamente, sin embargo, las secuelas de esa colonialidad perduran dentro de los 

constructos sociales; sobre todo en gran parte de África, Sudamérica y Centroamérica, 

donde el canon europeo se ha impuesto a las culturas locales a través de racismo, 

discriminación de género y sexualidad.  

De esta perspectiva se puede sintetizar lo propuesto por Mignolo (2001), acerca de 

que la colonialidad es constitutiva de la modernidad; sin colonialidad no puede haber 

modernidad, poniendo de manifiesto la dualidad del mundo y el necesario equilibrio 

entre las fuerzas opuestas que debe existir para la existencia misma; además, entiende 

que la posmodernidad y la altermodernidad no se sacan de encima la colonialidad ya 

que estas constituyen simplemente una nueva máscara que, deliberadamente o no, 

sigue ocultándola, lo que resignifica en esta lucha de poderes conceptos propios de la 

sociedad actual donde se debaten estas concepciones; no obstante, se sigue 

observando la discriminación latente en la gente, a través de frases, palabras, actos, 

imágenes, entre otros.  

Para esta propuesta, se establecerán estas tres categorías —racismo, 

discriminación de género, y sexualidad—, que en los textos de María Lugones (2015) 

se pueden revisar, mediante una investigación propuesta por la autora sobre los 

constructos de raza, clase, género y sexualidad, para poder establecer este nuevo tipo 

de colonialidad del poder, desde nuevas perspectivas críticas del feminismo 

hegemónico y el machismo del capital; por lo que, nuevos artistas elaboran propuestas 

con la finalidad de que, a través de sus discursos se puedan fragmentar estas posiciones 

dominantes, por tanto, este trabajo busca estudiar la obra de Carrie Mae Weems; donde 

se enfoca la mayoría de sus obras en torno a temas relacionados con los estereotipos 

de raza y género.  

Resulta de sumo interés comprender estas categorías dentro de la sociedad e 

identificarlas en la obra Mirror Mirror, de Weems, donde manifiesta cómo el estereotipo 

de la belleza occidental, construida desde la mirada europea, es fragmentado mediante 

la intención de confrontar a una mujer blanca y una mujer negra, contraponiendo este 

canon de belleza, e incomodando a estas miradas concebidas desde un pensamiento 



3 

 

clásico y capitalista, en comparación con lo que propone Quijano, en su análisis del 

poder global capitalista, que basa su concepto en:  la colonialidad del poder, el saber, 

el ser y la decolonialidad. Al vincular ambas líneas de análisis ofrece argumentos que 

denominan provisoriamente “el sistema moderno-colonial de género”, en el que la 

sociedad actual se ve involucrada, con la finalidad de triangular estas diferentes 

propuestas en un bien social que permita develar las actuales formas de conquista 

cultural.  

 

2. DESARROLLO 

La historia nos ha demostrado que la conquista no es solamente ganar una batalla, 

una guerra o posicionarse en un territorio proclamándose dueño del mismo, va mucho 

más allá de un simple posicionamiento territorial, hacia el campo de la conquista cultural; 

el caso más histórico quizá por la cercanía y descendencia directa de pensamiento, es 

sin duda la conquista de Roma sobre Grecia donde, aunque la primera resultó triunfante 

en lo bélico, culturalmente los romanos fueron asimilados por la cultura griega, en cuanto 

a creencias, tradiciones, religión, idiosincrasia, entre otros. Lo que hoy en día se puede 

conceptualizar como un proceso de colonización cultural.  

En la actualidad, Santos (2010) refiere que el concepto de colonización cultural 

actual, que generalmente se da en países en vías de desarrollo por parte de las grandes 

potencias, se concibe como un proceso histórico y epistemológico mediante el cual se 

impone una visión del mundo eurocéntrica, negando o subordinando los saberes, 

lenguajes y prácticas de las culturas no occidentales. Este proceso no depende 

directamente de un pasado colonial, sino que persiste en la forma en que se produce y 

valida el conocimiento, afectando profundamente la manera en que las sociedades 

generalmente del sur global1 entienden y transforman su realidad. De ahí que se pueda 

ver una marginación a todo saber que no esté alineado al saber del “progreso” de la 

cientificidad que propone este pensamiento eurocéntrico. 

Esto coincide con la propuesta sobre la colonialidad del poder, que propone Quijano 

(1998), como concepto clave para comprender que la dominación colonial no terminó 

con las independencias latinoamericanas, en este caso, ni con la conformación de 

Estados soberanos política y económicamente, sino que se enquistó en las estructuras 

de poder de conocimiento y cultura que hasta la actualidad siguen prevaleciendo en las 

grandes oligarquías latinoamericanas (generalmente familias que manejan los países 

 
1 Se debe concebir al Sur global, como sinónimo de pobreza y desigualdad, frente al Norte que, debido 

a factores históricos como el colonialismo, la desigualdad estructural en el comercio internacional, la 

concentración de capital y el acceso desigual a tecnología, educación y poder político, ha sido siempre 

próspero. 



4 

 

desde las partes política, social y económica); de ahí que, Quijano (1998) sostiene que 

el colonialismo instauró un patrón mundial de poder basado en la clasificación racial de 

la población, que jerarquizó a los pueblos según una supuesta inferioridad biológica y 

cultural, partiendo desde los orígenes; dicha clasificación no solamente se hizo para 

justificar la explotación laboral, económica y social, sino que fue a la imposición de una 

epistemología eurocéntrica, es decir, una forma de pensar y conocer que excluye, 

subordina o invisibiliza los saberes originarios, comunitarios y no occidentales. 

Entonces, existen en la actualidad diferentes canales por los cuales se dan estos 

procesos de colonización cultural; entre los principales y más populares al alcance de 

las mayorías, están los medios audiovisuales de comunicación como la televisión y las 

redes sociales, instrumentos que son utilizados por un Estado capitalista para mantener 

la hegemonía del poder pues, según Guasch (2003), “las cuestiones de género, raza e 

identidad, de sexualidad e incluso de pornografía o ideología conviven de manera visual, 

por lo que la pantalla ha tenido papel protagonista para inculcar la cultura del machismo. 

(pág. 24)”, como una manifestación de colonización sobre el otro. Razón por la cual se 

hace mención del poder mediático, debido a su importancia al momento de reproducir 

constructos sociales desde la globalización y el consumismo, que ha generado 

paralelamente a la visión europeizada una nueva visión americanizada2 que concibe los 

constructos sociales sobre la belleza, mediante los cuales surgen nuevas identidades 

que posteriormente pasan a ser una clasificación social en donde:   

La colonialidad permea todos los aspectos de la existencia social y permite el 

surgimiento de nuevas identidades geoculturales y sociales. “América” y “Europa” 

se hallan entre estas nuevas identidades geoculturales. “Europeo”, “Indio”, 

“Africano” se encuentran entre las identidades “raciales”. Esta clasificación es “la 

expresión más profunda y duradera de la dominación colonial”. (Lugones, 2015, 

pág. 18) 

Situación que en la actualidad sigue vigente, puesto que no se ha superado la 

utilización de estos términos peyorativos, que sobrepasan la semántica para convertirse 

en un problema social de discriminación de toda índole; pues, el ser europeo y no ser 

indio, condiciona ciertos privilegios, por ejemplo: la libre movilidad, el acceso a los 

derechos básicos prescindibles del ser humano, entre otros.  

Además, es importante esta contextualización para comprender la obra de Carrie 

Mae Weems, Mirror, Mirror; en la que se precisa aclarar diferentes posturas sobre lo 

que significa este proceso de colonización y frente a esto la propuesta de la 

 
2 Referente específicamente a la cultura norteamericana de los Estados Unidos y a la cultura del 

consumo.  



5 

 

decolonización, quizá no desde un punto de vista político; sino más bien, desde la 

mirada cultural que tenemos sobre nosotros mismos, por tanto, se presenta la ficha de 

la obra (véase tabla 1) y la obra como tal (véase figura 1). 

 

Tabla 1. Ficha técnica de la obra Mirror, Mirror 

ELEMENTO  DESCRIPCIÓN 

Título  Mirror, Mirror 

Artista  Carrie Mae Weems (Estados Unidos, nacida en 1953) 

Año de creación 1987 

Serie  Ain’t Jokin’ (No es broma) 

Técnica  Fotografía en blanco y negro (gelatina de plata) acompañada de texto 
tipográfico 

Dimensiones  - Imagen: 36.8 × 36.2 cm 
- Papel: 50.8 × 40.6 cm 
- Enmarcado: 62.87 × 52.71 × 3.81 cm 

Colección  - Modern Art Museum of Fort Worth (Texas, EE. UU.) 
- International Center of Photography (Nueva York, EE. UU.) 

Texto incluido en 
la obra 

“Looking into the mirror, the black woman asked, ‘Mirror, mirror on the 
wall, who’s the finest of them all?’ The mirror says, ‘Snow White, you black 
bitch, and don’t you forget it!!!’” 
Traducción:  
“Al mirarse en el espejo, la mujer negra preguntó: ‘Espejito, espejito en la 
pared, ¿quién es la más hermosa de todas?’ 
El espejo respondió: ‘Blancanieves, perra negra, ¡y no lo olvides!!!’” 

Descripción  Esta obra forma parte de una serie que confronta los estereotipos raciales 
y sexistas en la cultura popular. Weems utiliza el formato fotográfico con 
texto para desestabilizar narrativas dominantes y abrir espacios de 
reflexión crítica sobre la identidad afroamericana. 
 

Fuente: Elaboración propia a partir de información diversa. 

  

Esta es una obra referente de la fotografía contemporánea la cual subyace entre la 

metáfora de la interpretación de la mirada masculina frente al cuerpo femenino y los 

cánones de belleza establecidos, donde se develarán simbolismos que denotan el 

racismo y colonialismo presentes aún en la actualidad en diferentes categorías, 

atravesando por el sexismo desde la mirada del hombre hacia la mujer, que es 

concebida como objeto de deseo, sumado a que no es cualquier cuerpo femenino sino 

un cuerpo afro,  y que es importante porque toma cuentos de folclor cultural popular 

infantil, como lo es “Blanca Nieves”, para invitar a repensar la mirada y los paradigmas 

de belleza. Su contextualización la ubica como un recurso poderoso para reflexionar 

sobre identidad, representación y crítica social en el arte. 

En esta obra subyacen las intenciones de la artista de afrontar en un espejo (símbolo 

de la belleza, del misterio, del portal, mirada masculina) la belleza idealizada frente a la 

cruda realidad, para soslayar de cierta manera la línea marcada por el racismo, que 

desde la idea de raza de Lugones (2015), “es un giro profundo, un pivotear el centro, ya 



6 

 

que reposiciona las relaciones de superioridad e inferioridad establecidas a través de la 

dominación” (pág. 14), por lo que este término no hace más que clasificar a los seres 

humanos con base a una tendencia de color de piel, nacionalidad, cultura, entre otros 

aspectos que configuran un ideal del sobrehumano frente al infrahumano. De ahí que 

Weems confronte la narrativa de la pureza, y lo blanco de la piel como la nieve se 

convierta en un ideal inalcanzable para la del espejo, poniendo de manifiesto cómo estos 

metarrelatos aparentemente inocentes contienen una fuerte carga simbólica de racismo, 

sexismo y discriminación de género (véase figura 1).  

 

 

 

Figura 1. Obra Mirror, Mirror de Carrie Mae Weems 

Fuente: Fotografía en blanco y negro, perteneciente a la obra Mirror, Mirror (1987)  

 

Dentro de esta propuesta artística la creadora busca posicionar diferentes tipos de 

mirada en múltiples contextos, tomando como referencia la mirada y análisis desde la 

experiencia estética empática que, en palabras de Moya  (2025), se produce en el 

momento en que, 

Un artefacto o producto artístico (bidimensional, tridimensional, instalativo, 

procesual, interpretativo...) con el que el espectador construye una recepción por 

desplazamiento de una focalización inicial externa comprometida a una 

focalización posterior interna, lo lleva a una profunda identificación con 

personajes o situaciones del plano argumental de la obra. (pág. 30) 



7 

 

Esto es válido en propuestas artísticas de emociones fuertes a través de los 

contenidos y las diferentes formas de expresividad, que busca la solvencia e 

interpretación del espectador y la invitación a sumergirse en ese mundo del personaje 

y/u objeto, con fines de reivindicación, resignificación, concientización de los problemas 

sociales que los diferentes grupos marginales padecen en la actualidad, el racismo 

desde la mirada del otro cuerpo no blanco, la subyugación del cuerpo femenino y 

sexualización del mismo en la obra Mirror, Mirror.  

Todo esto, presupone un juicio de valor en el que se distinguen dos tendencias 

estéticas de una manera polarizada a partir de la clasificación racial blanco-negro, que 

subyugan desde diferentes categorías como rico-pobre, bello-feo, bueno-malo, legal-

ilegal, que son de cierta manera inherentes a cada uno según la sociedad los concibe; 

de ahí que la obra cobre importancia en cuanto a lo que propone simbólicamente, 

enfrentar a un espejo una mujer de color negro y reflejar en el mismo una mujer de color 

blanco, lo cual trasgrede los estigmas sociales, al develar lo que es la realidad, poniendo 

como falsa belleza o belleza teórica (en cuanto se refiere a los requerimientos para ser 

bella), a la mujer blanca, rompiendo así el paradigma de que todo lo blanco es bello y 

pertenece al bien, mientras que todo lo negro es feo y pertenece al mal, que no son más 

que herramientas de dominación de la clase social gobernante, la cual ha migrado en la 

actualidad al ser conocido frente al desconocido donde juegan un papel importantísimo 

las redes sociales y de cómo esta se vislumbra dentro de las categorías estéticas. Desde 

esta perspectiva, Hooks (1992) propone el concepto central acerca de la mirada 

opresiva y la representación de mujeres negras, lo cual conjuga con Weems, quien 

subvierte la mirada blanca y masculina que define la belleza; el espejo muestra la 

imposición de un ideal ajeno generalmente legalizado a través de las instituciones.  

Sin embargo, se debe tener en consideración que es la propia sociedad la que da 

poder a instituciones, Estados, gobernantes, con base en el proceder; y es ese poder el 

que coloniza, normalizando en el proceder social la discriminación racial hacia la mujer, 

el niño, el homosexual, entre otros. Sobre esta base, Quijano, citado en el trabajo de 

Lugones (2015), afirmó que, “el poder está estructurado en relaciones de dominación, 

explotación y conflicto entre actores sociales que se disputan el control de los cuatro 

ámbitos básicos de la existencia humana: sexo, trabajo, autoridad colectiva y 

subjetividad” (pág. 15), por lo que son precisamente estos parámetros los que en la 

actualidad mantienen la colonización y frente a los cuales los artistas, como deber moral, 

deben seguir realizando nuevas propuestas decoloniales; conscientes, eso sí, de estar 

prestos a cuestionarse a sí mismos si:   



8 

 

Las estrategias discursivas desplegadas por la teoría postcolonial logran 

realmente llegar a articular perspectivas críticas productivas, sobre las maneras 

en que las relaciones desiguales de poder (heredadas del periodo colonial) 

siguen operando en condiciones sociales, políticas y económicas de varias 

excolonias. (Donoso, 2014) 

De manera que se pueda manifestar esa intersección que menciona Lugones (2015), 

entre raza, clase, género y sexualidad, que es en donde se fundamenta el machismo y 

la indiferencia frente a este. Además, es inverosímil que, pese a que la corriente del 

feminismo en las últimas décadas haya logrado muchos avances, a la mujer de color la 

hayan mantenido al margen; en juego semántico de comprensión un poco tardía, 

herencia propia de la colonialidad, con base a que, en las comarcas, las mujeres eran 

relegadas de las decisiones sociales y políticas, a la casa; pero la mujeres negras eran 

relegadas de cualquier derecho, incluso sus derechos eran menos que los de los 

esclavos hombres. De ahí que se fundamente una reintegración; por tanto, Hooks (1992) 

direcciona esa crítica a la mirada blanca que sexualiza y exotiza el cuerpo femenino 

negro en el que muestra el ideal de belleza ajeno. 

De ahí la importancia de las luchas feministas y ese afán de mostrar ese otro lado 

de la moneda histórica; que simplemente ha cambiado de términos, ya que, de ser 

esclavista ha pasado a ser machista y denigrante, lo que podría explicar que Carrie Mae 

Weems, a pesar de haber expuesto en los salones más importantes del mundo, no se 

considere una artista famosa, posiblemente debido a su descendencia africana. 

Situación que, sin embargo, ayuda a su propuesta artística en contra de la 

discriminación racial para superar los problemas estereotipados de raza y género, 

jugando precisamente con estos estereotipos de mujer blanca-mujer negra.   

Por lo que dentro de la sociedad colonizada se disputan el control del sexo, sus 

recursos y productos; desvalorizando a la mujer, más aún a la mujer de color, y 

marginándola de todo proceso histórico de revolución feminista, lo que Quijano 

caracteriza como la “colonialidad de las relaciones de género”, es decir, sobre el 

ordenamiento de las relaciones de género alrededor del eje de la colonialidad del poder, 

que transmuta en machismo, vigente en la actualidad en situaciones cotidianas, por 

ejemplo: cuando en casa la esposa dice que el marido la ayuda en sus quehaceres, 

asume un rol servil frente a la figura patriarcal que compasivamente ayuda en 

actividades que en realidad son responsabilidad de los dos; situación que ya no se trata 

solo de semántica sino de cultura.  

En lo referente a la imagen como tal, dentro de la obra propuesta se puede 

determinar la alegoría directa a una de las estructuras más monopolizadoras de la 



9 

 

estética de belleza como son los cuentos de hadas, en especial el cuento de Blanca 

Nieves y los siete enanitos. En su obra, la autora pregunta, “Mirror, mirror on the wall, 

who’s the finest of them all? (“Espejito, espejito en la pared, ¿quién es la más bella de 

todas?”) y el espejo responde: “Snow White, you black bitch, and don’t you forget it.” 

(“Blancanieves, perra negra, y no lo olvides”), lo que implica la violencia simbólica que 

a través de estos cuentos aparentemente de carácter infantil han venido transmitiendo 

a las diferentes generaciones sobre el canon de la belleza y la felicidad con ideologías 

racistas y sexistas, que exponen una clara crítica al canon estético occidental, a la 

mirada social desde lo blanco, lo bueno, lo puro, catalogando a los cuerpos negros como 

“otros” o “desviados”. 

Por tanto, resulta de importancia en cuanto a la decolonización la mirada de la artista 

Weems, al proponer el desmontaje del cuento de hadas para evidenciar cómo la cultura 

popular reproduce prejuicios estructurales, y utiliza violencia lingüística para hacer 

énfasis en lo enraizadas que se encuentran en la sociedad estas categorías de racismo 

y clasismo; de la misma manera, se propone como personaje de su obra para visibilizar 

el cuerpo negro y establecer nuevos constructos de belleza y dignidad de ese cuerpo 

negro, usando el humor y la confrontación de los prejuicios del espectador, y aclarando 

que el humor no suaviza el mensaje, sino que lo potencia como herramienta crítica. 

 

3. CONCLUSIÓN 

Se puede decir que la lucha por reivindicar estos factores discriminatorios y 

colonizadores a través del arte, no es algo nuevo, puesto que el feminismo surgió 

prácticamente de estas manifestaciones artísticas; en la literatura, por ejemplo, la 

primera feminista, Sor Juna Inés de la Cruz, sirvió de inspiración para otras mujeres 

latinoamericanas, como Alfonsina Storni, Chavela Vargas, entre otros innumerables 

nombres de mujeres, modernas para su tiempo debido a que impulsaron el feminismo, 

pero un feminismo propuesto desde la mujer, de manera holística, globalizando a negras 

y blancas; sin embargo, todavía queda mucho por hacer,  para poder quitar ese canon 

establecido en la memoria colectiva, por la reivindicación de una sociedad más 

igualitaria, donde las luchas sean constantes, para que en una lucha por la igualdad, en 

medio de la desigualdad, sea reconocido y consciente que, además, las diferencias del 

sur global no se trata de una diferencia natural o geográfica, sino de un sistema global 

construido a partir del colonialismo, la esclavitud y la subordinación económica del Sur. 

Desde esta perspectiva, resulta interesante analizar cómo efectivamente estas 

categorías de racismo, discriminación de género y sexualidad se encuentran vigentes 

en la actualidad dentro de la sociedad, alineadas a la metáfora del silencio de los 

cuerpos que recaen como objetos perecibles y el cuerpo femenino visto desde la 



10 

 

objetividad de lo utilitario, la mirada masculina que genera conceptos sexuales acerca 

de la feminidad, y esto se transforma en un claro ejemplo de transgresión sexual; 

sumado a esto el color de la piel como limitante de compartir espacios o conceptos 

discrimina de forma contemporánea y constante todo lo que está por debajo del canon 

masculino-blanco.  

De ahí que, Mignolo (2013) proponga con urgencia la crítica al paradigma europeo 

—modernidad/racionalidad—, y que haya descalificado a todos aquellos que no razonan 

desde su pensamiento, sin afán de negar o rechazar esas categorías, sino más bien de 

concientizar, elaborando propuestas con la finalidad de devolver las voces al pueblo que 

se encuentra dormido y que, lamentablemente, tampoco da señales de que quiera 

despertar. Sin embargo, esto ha logrado inquietar, y de cierta manera hacer reflexionar, 

sobre el proceso de colonización tan vigente en la actualidad como hace más de 500 

años, provocando que surja una corriente social en la que se plantee la decolonización 

desde el punto de vista de los artistas, donde las agendas ya no la definan solamente 

el Norte, sin una participación equitativa del Sur. 

 

OBRAS CITADAS 

Donoso, V. (Julio de 2014). Pensamiento decolonial de Walter Mignolo en América Latina: 

¿transformación de la geopolítica del conocimiento? Temas de Nuestra América, 30(56). 

Recuperado el 20 de mayo de 2019, de file:///D:/Downloads/6417-

Texto%20del%20art%C3%ADculo-15168-1-10-20141217.pdf 

Guasch, A. (2003). Los estudios visuales: un estado de la cuestión. 

Hooks, B. (1992). Black Looks: Race and Representation. Boston. 

Hooks, B. (1992). Black Looks: Race and Representation. Boston: South End Press. 

Lugones, M. (2015). Colonialidad y género: hacía un feminismo descolonial. 

Mignolo, W. (2001). La colonialidad: la otra cara de la modernidad. Cosmopolis. Recuperado el 

23 de mayo de 2019, de http://www.macba.es/PDFs/walter_mignolo_modernologies_cas.pdf 

Mignolo, W. (2013). La colonialidad en cuestión. (N. Fernández, entrevistador). Recuperado el 

19 de mayo de 2019, de http://www.sociales.uba.ar/wp-content/uploads/13.-Walter-Mignolo.-

La-colonialidad-en-cuesti%C3%B3n.pdf 

Moya, M. (2025). La experiencia estética y su abordaje en las artes visuales. Santa Clara: 

Editorial Feijóo. Obtenido de https://estal.site/index.php/estal/article/view/28/28 

Quijano, A. (1998). Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina. Coyuntura. 

Obtenido de 

https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/xmlui/bitstream/handle/10469/6042/RFLACSO-ED44-

17-Quijano.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Santos, B. d. (2010). Para descolonizar Occidente, más allá del pensamiento abismal. Buenos 

Aires: Prometeo. Obtenido de https://artes.unc.edu.ar/files/boaventura2.pdf 

 


