DOI: https://doi.org/10.18537/ripa.20.08

REVISTA ,
DE INVESTIGACION
Y PEDAGOGIA DEL ARTE

Facultad de Artes
Universidad de Cuenca
ISSN: 26802-8158

Nam. 20/ ® 2026
Articulo de acceso
abierto con licencia
Creative Commons
Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0
International License
(CC BY-NC-SA 4.0)

Decolonizaciéon cultural: racismo, discriminacién de género y sexualidad
en Mirror, Mirror de Carrie Weems

Cultural Decolonization: Racism, Gender Discrimination, and Sexuality in
Mirror, Mirror by Carrie Weems

José Luis Arévalo Plasencia

Liceo Decroliano Internacional / suilesoj1988@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7283-9073

RESUMEN: Este texto busca poner en la palestra de la discusién, el concepto de la
decolonizacion desde la perspectiva del arte y como este, desde su postura busca
contrarrestar, resistir, ser una herramienta que permita a las sociedades de los sures,
sobrepensar y reflexionar de la postura local frente a la europeizada, buscando la reflexion
sobre la postura del clasismo y racismo en una sociedad actual y globalizada, esto a través
del analisis de la obra de Carrie Mae Weems denominada Mirror, Mirror, la cual transversaliza
la situacion de colonia cultural que sufren paises en vias de desarrollo sobre todo enfocada
desde la discriminacion, a partir de las categorias que propone Maria Lugones (2015), la cual
entabla una narrativa en la que, a partir de raza, género, clase y sexualidad, se han
establecido en la actualidad nuevos tipos de colonialidad.

PALABRAS CLAVE: decolonizacion, colonialidad cultural, racismo-clasismo, marginalidad.

ABSTRACT: This text aims to bring to the forefront of academic debate the concept of
decolonization from an artistic perspective, exploring how art, through its critical stance, seeks
to counteract, resist, and serve as a tool that enables societies of the Global South to rethink
and reflect on their local position in contrast to Europeanized frameworks. It invites a deeper
examination of classism and racism within contemporary globalized societies, through the
analysis of Carrie Mae Weems’s work Mirror, Mirror. This piece reveals the cultural colonial
condition experienced by developing countries, particularly through the lens of discrimination.
Drawing on the categories proposed by Maria Lugones (2015), the text engages with a
narrative that highlights how race, gender, class, and sexuality have shaped new forms of
coloniality in the present.

KEYWORDS: decolonization, cultural coloniality, racism-classism, marginality.
RECIBIDO: 21 de octubre de 2025 / APROBADO: 28 de noviembre de 2025


https://doi.org/10.18537/ripa.20.08
mailto:suilesoj1988@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7283-9073

1. INTRODUCCION

Resulta complejo hablar de Estados libres y democraticos en zonas como
Sudamérica y Africa, sobre todo la zona sur del continente, entendiendo que para llegar
a esta categoria tuvieron que librar grandes y épicas batallas en contra de las diferentes
colonias europeas para que a través de Cartas Magnas, Declaraciones y Constituciones
se hayan liberado del yugo opresor de los conquistadores para ser consideradas
republicas libres y soberanas. Pero ¢;qué tan real resultd esta independencia en la
actualidad? Aunque ahora son paises independientes, tanto politica como
econdémicamente, sin embargo, las secuelas de esa colonialidad perduran dentro de los
constructos sociales; sobre todo en gran parte de Africa, Sudamérica y Centroamérica,
donde el canon europeo se ha impuesto a las culturas locales a través de racismo,
discriminacion de género y sexualidad.

De esta perspectiva se puede sintetizar lo propuesto por Mignolo (2001), acerca de
que la colonialidad es constitutiva de la modernidad; sin colonialidad no puede haber
modernidad, poniendo de manifiesto la dualidad del mundo y el necesario equilibrio
entre las fuerzas opuestas que debe existir para la existencia misma; ademas, entiende
que la posmodernidad y la altermodernidad no se sacan de encima la colonialidad ya
que estas constituyen simplemente una nueva mascara que, deliberadamente o no,
sigue ocultandola, lo que resignifica en esta lucha de poderes conceptos propios de la
sociedad actual donde se debaten estas concepciones; no obstante, se sigue
observando la discriminacion latente en la gente, a través de frases, palabras, actos,
imagenes, entre otros.

Para esta propuesta, se establecerdn estas tres categorias —racismo,
discriminacion de género, y sexualidad—, que en los textos de Maria Lugones (2015)
se pueden revisar, mediante una investigacién propuesta por la autora sobre los
constructos de raza, clase, género y sexualidad, para poder establecer este nuevo tipo
de colonialidad del poder, desde nuevas perspectivas criticas del feminismo
hegemonico y el machismo del capital; por lo que, nuevos artistas elaboran propuestas
con lafinalidad de que, a través de sus discursos se puedan fragmentar estas posiciones
dominantes, por tanto, este trabajo busca estudiar la obra de Carrie Mae Weems; donde
se enfoca la mayoria de sus obras en torno a temas relacionados con los estereotipos
de raza y género.

Resulta de sumo interés comprender estas categorias dentro de la sociedad e
identificarlas en la obra Mirror Mirror, de Weems, donde manifiesta como el estereotipo
de la belleza occidental, construida desde la mirada europea, es fragmentado mediante
la intencion de confrontar a una mujer blanca y una mujer negra, contraponiendo este

canon de belleza, e incomodando a estas miradas concebidas desde un pensamiento

2



clasico y capitalista, en comparacion con lo que propone Quijano, en su analisis del
poder global capitalista, que basa su concepto en: la colonialidad del poder, el saber,
el ser y la decolonialidad. Al vincular ambas lineas de analisis ofrece argumentos que
denominan provisoriamente “el sistema moderno-colonial de género”, en el que la
sociedad actual se ve involucrada, con la finalidad de triangular estas diferentes
propuestas en un bien social que permita develar las actuales formas de conquista

cultural.

2. DESARROLLO

La historia nos ha demostrado que la conquista no es solamente ganar una batalla,
una guerra o posicionarse en un territorio proclamandose duefio del mismo, va mucho
mas alla de un simple posicionamiento territorial, hacia el campo de la conquista cultural;
el caso mas histdrico quiza por la cercania y descendencia directa de pensamiento, es
sin duda la conquista de Roma sobre Grecia donde, aunque la primera resulté triunfante
en lo bélico, culturalmente los romanos fueron asimilados por la cultura griega, en cuanto
a creencias, tradiciones, religion, idiosincrasia, entre otros. Lo que hoy en dia se puede
conceptualizar como un proceso de colonizacion cultural.

En la actualidad, Santos (2010) refiere que el concepto de colonizacion cultural
actual, que generalmente se da en paises en vias de desarrollo por parte de las grandes
potencias, se concibe como un proceso histérico y epistemologico mediante el cual se
impone una vision del mundo eurocéntrica, negando o subordinando los saberes,
lenguajes y practicas de las culturas no occidentales. Este proceso no depende
directamente de un pasado colonial, sino que persiste en la forma en que se produce y
valida el conocimiento, afectando profundamente la manera en que las sociedades
generalmente del sur global' entienden y transforman su realidad. De ahi que se pueda
ver una marginacion a todo saber que no esté alineado al saber del “progreso” de la
cientificidad que propone este pensamiento eurocéntrico.

Esto coincide con la propuesta sobre la colonialidad del poder, que propone Quijano
(1998), como concepto clave para comprender que la dominacion colonial no terminé
con las independencias latinoamericanas, en este caso, ni con la conformacion de
Estados soberanos politica y econémicamente, sino que se enquistd en las estructuras
de poder de conocimiento y cultura que hasta la actualidad siguen prevaleciendo en las

grandes oligarquias latinoamericanas (generalmente familias que manejan los paises

1 Se debe concebir al Sur global, como sindnimo de pobreza y desigualdad, frente al Norte que, debido
a factores histéricos como el colonialismo, la desigualdad estructural en el comercio internacional, la
concentracion de capital y el acceso desigual a tecnologia, educacién y poder politico, ha sido siempre
préspero.



desde las partes politica, social y econdmica); de ahi que, Quijano (1998) sostiene que
el colonialismo instauré un patron mundial de poder basado en la clasificacién racial de
la poblacion, que jerarquizé a los pueblos segun una supuesta inferioridad biolégica y
cultural, partiendo desde los origenes; dicha clasificacion no solamente se hizo para
justificar la explotacion laboral, econdmica y social, sino que fue a la imposicion de una
epistemologia eurocéntrica, es decir, una forma de pensar y conocer que excluye,
subordina o invisibiliza los saberes originarios, comunitarios y no occidentales.
Entonces, existen en la actualidad diferentes canales por los cuales se dan estos
procesos de colonizacion cultural; entre los principales y mas populares al alcance de
las mayorias, estan los medios audiovisuales de comunicacion como la televisién y las
redes sociales, instrumentos que son utilizados por un Estado capitalista para mantener
la hegemonia del poder pues, segun Guasch (2003), “las cuestiones de género, raza e
identidad, de sexualidad e incluso de pornografia o ideologia conviven de manera visual,
por lo que la pantalla ha tenido papel protagonista para inculcar la cultura del machismo.
(pag. 24)”, como una manifestacién de colonizacion sobre el otro. Razén por la cual se
hace mencién del poder mediatico, debido a su importancia al momento de reproducir
constructos sociales desde la globalizacién y el consumismo, que ha generado
paralelamente a la vision europeizada una nueva visién americanizada? que concibe los
constructos sociales sobre la belleza, mediante los cuales surgen nuevas identidades

que posteriormente pasan a ser una clasificacién social en donde:

La colonialidad permea todos los aspectos de la existencia social y permite el
surgimiento de nuevas identidades geoculturales y sociales. “América” y “Europa”
se hallan entre estas nuevas identidades geoculturales. “Europeo”, “Indio”,
“Africano” se encuentran entre las identidades “raciales”. Esta clasificacion es “la

expresion mas profunda y duradera de la dominacion colonial”. (Lugones, 2015,
pag. 18)

Situacién que en la actualidad sigue vigente, puesto que no se ha superado la
utilizacion de estos términos peyorativos, que sobrepasan la semantica para convertirse
en un problema social de discriminacion de toda indole; pues, el ser europeo y no ser
indio, condiciona ciertos privilegios, por ejemplo: la libre movilidad, el acceso a los
derechos basicos prescindibles del ser humano, entre otros.

Ademas, es importante esta contextualizacion para comprender la obra de Carrie
Mae Weems, Mirror, Mirror; en la que se precisa aclarar diferentes posturas sobre lo

que significa este proceso de colonizaciéon y frente a esto la propuesta de la

2 Referente especificamente a la cultura norteamericana de los Estados Unidos y a la cultura del
consumo.



decolonizacion, quiza no desde un punto de vista politico; sino mas bien, desde la
mirada cultural que tenemos sobre nosotros mismos, por tanto, se presenta la ficha de

la obra (véase tabla 1) y la obra como tal (véase figura 1).

Tabla 1. Ficha técnica de la obra Mirror, Mirror

ELEMENTO DESCRIPCION

Titulo Mirror, Mirror

Artista Carrie Mae Weems (Estados Unidos, nacida en 1953)

Ao de creacién 1987

Serie Ain’t Jokin’ (No es broma)

Técnica Fotografia en blanco y negro (gelatina de plata) acompafiada de texto
tipografico

Dimensiones - Imagen: 36.8 x 36.2 cm

Papel: 50.8 x 40.6 cm

- Enmarcado: 62.87 x 52.71 x 3.81 cm
Coleccién - Modern Art Museum of Fort Worth (Texas, EE. UU.)

- International Center of Photography (Nueva York, EE. UU.)
Texto incluido en “Looking into the mirror, the black woman asked, ‘Mirror, mirror on the

la obra wall, who’s the finest of them all?’ The mirror says, ‘Snow White, you black
bitch, and don’t you forget it!!!”
Traduccion:
“Al mirarse en el espejo, la mujer negra pregunto: ‘Espejito, espejito en la
pared, Jquién es la mas hermosa de todas?’
El espejo respondid: ‘Blancanieves, perra negra, jy no lo olvides!!!’””
Descripcion Esta obra forma parte de una serie que confronta los estereotipos raciales

y sexistas en la cultura popular. Weems utiliza el formato fotografico con
texto para desestabilizar narrativas dominantes y abrir espacios de
reflexion critica sobre la identidad afroamericana.

Fuente: Elaboracion propia a partir de informacion diversa.

Esta es una obra referente de la fotografia contemporanea la cual subyace entre la
metafora de la interpretacién de la mirada masculina frente al cuerpo femenino y los
canones de belleza establecidos, donde se develaran simbolismos que denotan el
racismo y colonialismo presentes aun en la actualidad en diferentes categorias,
atravesando por el sexismo desde la mirada del hombre hacia la mujer, que es
concebida como objeto de deseo, sumado a que no es cualquier cuerpo femenino sino
un cuerpo afro, y que es importante porque toma cuentos de folclor cultural popular
infantil, como lo es “Blanca Nieves”, para invitar a repensar la mirada y los paradigmas
de belleza. Su contextualizacion la ubica como un recurso poderoso para reflexionar
sobre identidad, representacion y critica social en el arte.

En esta obra subyacen las intenciones de la artista de afrontar en un espejo (simbolo
de la belleza, del misterio, del portal, mirada masculina) la belleza idealizada frente a la
cruda realidad, para soslayar de cierta manera la linea marcada por el racismo, que

desde la idea de raza de Lugones (2015), “es un giro profundo, un pivotear el centro, ya



que reposiciona las relaciones de superioridad e inferioridad establecidas a través de la
dominacién” (pag. 14), por lo que este término no hace mas que clasificar a los seres
humanos con base a una tendencia de color de piel, nacionalidad, cultura, entre otros
aspectos que configuran un ideal del sobrehumano frente al infrahumano. De ahi que
Weems confronte la narrativa de la pureza, y lo blanco de la piel como la nieve se
convierta en un ideal inalcanzable para la del espejo, poniendo de manifiesto como estos
metarrelatos aparentemente inocentes contienen una fuerte carga simbdlica de racismo,

sexismo y discriminacion de género (véase figura 1).

Figura 1. Obra Mirror, Mirror de Carrie Mae Weems

Fuente: Fotografia en blanco y negro, perteneciente a la obra Mirror, Mirror (1987)

Dentro de esta propuesta artistica la creadora busca posicionar diferentes tipos de
mirada en multiples contextos, tomando como referencia la mirada y analisis desde la
experiencia estética empatica que, en palabras de Moya (2025), se produce en el

momento en que,

Un artefacto o producto artistico (bidimensional, tridimensional, instalativo,
procesual, interpretativo...) con el que el espectador construye una recepcién por
desplazamiento de una focalizacion inicial externa comprometida a una
focalizacion posterior interna, lo lleva a una profunda identificacion con

personajes o situaciones del plano argumental de la obra. (pag. 30)



Esto es valido en propuestas artisticas de emociones fuertes a través de los
contenidos y las diferentes formas de expresividad, que busca la solvencia e
interpretacion del espectador y la invitacion a sumergirse en ese mundo del personaje
y/u objeto, con fines de reivindicacion, resignificacion, concientizacion de los problemas
sociales que los diferentes grupos marginales padecen en la actualidad, el racismo
desde la mirada del otro cuerpo no blanco, la subyugacién del cuerpo femenino y
sexualizacion del mismo en la obra Mirror, Mirror.

Todo esto, presupone un juicio de valor en el que se distinguen dos tendencias
estéticas de una manera polarizada a partir de la clasificacion racial blanco-negro, que
subyugan desde diferentes categorias como rico-pobre, bello-feo, bueno-malo, legal-
ilegal, que son de cierta manera inherentes a cada uno segun la sociedad los concibe;
de ahi que la obra cobre importancia en cuanto a lo que propone simbdlicamente,
enfrentar a un espejo una mujer de color negro y reflejar en el mismo una mujer de color
blanco, lo cual trasgrede los estigmas sociales, al develar lo que es la realidad, poniendo
como falsa belleza o belleza tedrica (en cuanto se refiere a los requerimientos para ser
bella), a la mujer blanca, rompiendo asi el paradigma de que todo lo blanco es bello y
pertenece al bien, mientras que todo lo negro es feo y pertenece al mal, que no son mas
que herramientas de dominacién de la clase social gobernante, la cual ha migrado en la
actualidad al ser conocido frente al desconocido donde juegan un papel importantisimo
las redes sociales y de como esta se vislumbra dentro de las categorias estéticas. Desde
esta perspectiva, Hooks (1992) propone el concepto central acerca de la mirada
opresiva y la representacion de mujeres negras, lo cual conjuga con Weems, quien
subvierte la mirada blanca y masculina que define la belleza; el espejo muestra la
imposicién de un ideal ajeno generalmente legalizado a través de las instituciones.

Sin embargo, se debe tener en consideracién que es la propia sociedad la que da
poder a instituciones, Estados, gobernantes, con base en el proceder; y es ese poder el
que coloniza, normalizando en el proceder social la discriminacién racial hacia la mujer,
el nino, el homosexual, entre otros. Sobre esta base, Quijano, citado en el trabajo de
Lugones (2015), afirmé que, “el poder esta estructurado en relaciones de dominacion,
explotacion y conflicto entre actores sociales que se disputan el control de los cuatro
ambitos basicos de la existencia humana: sexo, trabajo, autoridad colectiva y
subjetividad” (pag. 15), por lo que son precisamente estos parametros los que en la
actualidad mantienen la colonizacién y frente a los cuales los artistas, como deber moral,
deben seguir realizando nuevas propuestas decoloniales; conscientes, eso si, de estar

prestos a cuestionarse a si mismos si:



Las estrategias discursivas desplegadas por la teoria postcolonial logran
realmente llegar a articular perspectivas criticas productivas, sobre las maneras
en que las relaciones desiguales de poder (heredadas del periodo colonial)
siguen operando en condiciones sociales, politicas y econdémicas de varias

excolonias. (Donoso, 2014)

De manera que se pueda manifestar esa interseccion que menciona Lugones (2015),
entre raza, clase, género y sexualidad, que es en donde se fundamenta el machismo y
la indiferencia frente a este. Ademas, es inverosimil que, pese a que la corriente del
feminismo en las ultimas décadas haya logrado muchos avances, a la mujer de color la
hayan mantenido al margen; en juego semantico de comprensién un poco tardia,
herencia propia de la colonialidad, con base a que, en las comarcas, las mujeres eran
relegadas de las decisiones sociales y politicas, a la casa; pero la mujeres negras eran
relegadas de cualquier derecho, incluso sus derechos eran menos que los de los
esclavos hombres. De ahi que se fundamente una reintegracion; por tanto, Hooks (1992)
direcciona esa critica a la mirada blanca que sexualiza y exotiza el cuerpo femenino
negro en el que muestra el ideal de belleza ajeno.

De ahi la importancia de las luchas feministas y ese afan de mostrar ese otro lado
de la moneda historica; que simplemente ha cambiado de términos, ya que, de ser
esclavista ha pasado a ser machista y denigrante, lo que podria explicar que Carrie Mae
Weems, a pesar de haber expuesto en los salones mas importantes del mundo, no se
considere una artista famosa, posiblemente debido a su descendencia africana.
Situacién que, sin embargo, ayuda a su propuesta artistica en contra de la
discriminacién racial para superar los problemas estereotipados de raza y género,
jugando precisamente con estos estereotipos de mujer blanca-mujer negra.

Por lo que dentro de la sociedad colonizada se disputan el control del sexo, sus
recursos y productos; desvalorizando a la mujer, mas aun a la mujer de color, y
marginandola de todo proceso histérico de revolucion feminista, lo que Quijano
caracteriza como la “colonialidad de las relaciones de género”, es decir, sobre el
ordenamiento de las relaciones de género alrededor del eje de la colonialidad del poder,
que transmuta en machismo, vigente en la actualidad en situaciones cotidianas, por
ejemplo: cuando en casa la esposa dice que el marido la ayuda en sus quehaceres,
asume un rol servil frente a la figura patriarcal que compasivamente ayuda en
actividades que en realidad son responsabilidad de los dos; situacidn que ya no se trata
solo de semantica sino de cultura.

En lo referente a la imagen como tal, dentro de la obra propuesta se puede

determinar la alegoria directa a una de las estructuras mas monopolizadoras de la



estética de belleza como son los cuentos de hadas, en especial el cuento de Blanca
Nieves y los siete enanitos. En su obra, la autora pregunta, “Mirror, mirror on the wall,
who'’s the finest of them all? (“Espejito, espejito en la pared, ;quién es la mas bella de
todas?”) y el espejo responde: “Snow White, you black bitch, and don’t you forget it.”
(“Blancanieves, perra negra, y no lo olvides”), lo que implica la violencia simbdlica que
a través de estos cuentos aparentemente de caracter infantil han venido transmitiendo
a las diferentes generaciones sobre el canon de la belleza y la felicidad con ideologias
racistas y sexistas, que exponen una clara critica al canon estético occidental, a la
mirada social desde lo blanco, lo bueno, lo puro, catalogando a los cuerpos negros como
“otros” o “desviados”.

Por tanto, resulta de importancia en cuanto a la decolonizacion la mirada de la artista
Weems, al proponer el desmontaje del cuento de hadas para evidenciar como la cultura
popular reproduce prejuicios estructurales, y utiliza violencia linguistica para hacer
énfasis en lo enraizadas que se encuentran en la sociedad estas categorias de racismo
y clasismo; de la misma manera, se propone como personaje de su obra para visibilizar
el cuerpo negro y establecer nuevos constructos de belleza y dignidad de ese cuerpo
negro, usando el humor y la confrontacion de los prejuicios del espectador, y aclarando

que el humor no suaviza el mensaje, sino que lo potencia como herramienta critica.

3. CONCLUSION

Se puede decir que la lucha por reivindicar estos factores discriminatorios y
colonizadores a través del arte, no es algo nuevo, puesto que el feminismo surgio
practicamente de estas manifestaciones artisticas; en la literatura, por ejemplo, la
primera feminista, Sor Juna Inés de la Cruz, sirvid de inspiracion para otras mujeres
latinoamericanas, como Alfonsina Storni, Chavela Vargas, entre otros innumerables
nombres de mujeres, modernas para su tiempo debido a que impulsaron el feminismo,
pero un feminismo propuesto desde la mujer, de manera holistica, globalizando a negras
y blancas; sin embargo, todavia queda mucho por hacer, para poder quitar ese canon
establecido en la memoria colectiva, por la reivindicaciéon de una sociedad mas
igualitaria, donde las luchas sean constantes, para que en una lucha por la igualdad, en
medio de la desigualdad, sea reconocido y consciente que, ademas, las diferencias del
sur global no se trata de una diferencia natural o geografica, sino de un sistema global
construido a partir del colonialismo, la esclavitud y la subordinacién econdmica del Sur.

Desde esta perspectiva, resulta interesante analizar como efectivamente estas
categorias de racismo, discriminacion de género y sexualidad se encuentran vigentes
en la actualidad dentro de la sociedad, alineadas a la metafora del silencio de los

cuerpos que recaen como objetos perecibles y el cuerpo femenino visto desde la

9



objetividad de lo utilitario, la mirada masculina que genera conceptos sexuales acerca
de la feminidad, y esto se transforma en un claro ejemplo de transgresién sexual;
sumado a esto el color de la piel como limitante de compartir espacios o conceptos
discrimina de forma contemporanea y constante todo lo que esta por debajo del canon
masculino-blanco.

De ahi que, Mignolo (2013) proponga con urgencia la critica al paradigma europeo
—modernidad/racionalidad—, y que haya descalificado a todos aquellos que no razonan
desde su pensamiento, sin afan de negar o rechazar esas categorias, sino mas bien de
concientizar, elaborando propuestas con la finalidad de devolver las voces al pueblo que
se encuentra dormido y que, lamentablemente, tampoco da sefiales de que quiera
despertar. Sin embargo, esto ha logrado inquietar, y de cierta manera hacer reflexionar,
sobre el proceso de colonizacién tan vigente en la actualidad como hace mas de 500
afios, provocando que surja una corriente social en la que se plantee la decolonizacion
desde el punto de vista de los artistas, donde las agendas ya no la definan solamente

el Norte, sin una participacion equitativa del Sur.

OBRAS CITADAS

Donoso, V. (Julio de 2014). Pensamiento decolonial de Walter Mignolo en América Latina:
¢transformacion de la geopolitica del conocimiento? Temas de Nuestra América, 30(56).
Recuperado el 20 de mayo de 2019, de file:///D:/Downloads/6417-
Text0%20del%20art%C3%ADculo-15168-1-10-20141217 .pdf

Guasch, A. (2003). Los estudios visuales: un estado de la cuestion.

Hooks, B. (1992). Black Looks: Race and Representation. Boston.

Hooks, B. (1992). Black Looks: Race and Representation. Boston: South End Press.

Lugones, M. (2015). Colonialidad y género: hacia un feminismo descolonial.

Mignolo, W. (2001). La colonialidad: la otra cara de la modernidad. Cosmopolis. Recuperado el
23 de mayo de 2019, de http://www.macba.es/PDFs/walter_mignolo_modernologies_cas.pdf

Mignolo, W. (2013). La colonialidad en cuestion. (N. Fernandez, entrevistador). Recuperado el
19 de mayo de 2019, de http://www.sociales.uba.ar/wp-content/uploads/13.-Walter-Mignolo.-
La-colonialidad-en-cuesti%C3%B3n.pdf

Moya, M. (2025). La experiencia estética y su abordaje en las artes visuales. Santa Clara:
Editorial Feij6o. Obtenido de https://estal.site/index.php/estal/article/view/28/28

Quijano, A. (1998). Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina. Coyuntura.
Obtenido de
https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/xmlui/bitstream/handle/10469/6042/RFLACSO-ED44-
17-Quijano.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Santos, B. d. (2010). Para descolonizar Occidente, mas alléd del pensamiento abismal. Buenos

Aires: Prometeo. Obtenido de https://artes.unc.edu.ar/files/boaventura2.pdf

10



