
 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

107 

 
 

Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a 
la fiesta de la Mama Negra 

 
Graphic design: A theoretical perspective applied to the Mama Negra festival 

 
MARCELA ALEJANDRA GUALLICHICO LOACHAMIN 

Universidad Técnica de Cotopaxi (Ecuador) 
https://orcid.org/0009-0006-8728-887X 

marcela.guallichico3780@utc.edu.ec 
 

BERTHA ALEJANDRA PAREDES CALDERÓN 
Universidad Técnica de Cotopaxi (Ecuador) 

https://orcid.org/0000-0002-3265-7002 
bertha.paredes2530@utc.edu.ec 

 
Recibido: 25 de abril de 2025 

Aceptado: 20 de septiembre de 2025 
Publicación online: 26 de diciembre de 2025 

 
RESUMEN:  
 
Esta investigación presenta un análisis teórico sobre la fiesta patrimonial de la Mama Negra de Latacunga desde 
una perspectiva del diseño gráfico. Se analizaron los elementos visuales que conforman la identidad gráfica de 
la fiesta con el fin de dar a conocer su importancia en el desarrollo de la celebración. La investigación empleó 
un enfoque cualitativo-analítico, usando la metodología del diseño Textual/Contextual de Jordi Llovet. Se 
utilizaron fotografías de los personajes de la Mama Negra para el análisis a través de fichas de observación que 
recolectaron aspectos gráficos y contextuales sobre la fiesta. Los resultados presentan la existencia de una gran 
cantidad de elementos visuales que se componen en una narrativa visual, la cual ayuda a la correcta 
interpretación de cada uno de estos y denotan la importancia y el impacto que tienen en el desarrollo de la 
fiesta. 
 
PALABRAS CLAVE: Mama Negra, diseño gráfico, símbolos, narrativa, elementos visuales. 
 
ABSTRACT:  
 
This research presents a theoretical analysis of the patrimonial celebration of the Mama Negra of Latacunga 
from a graphic design perspective. The visual elements that make up the graphic identity of the festival were 
analyzed in order to show its importance in the development of the celebration. The research employed a 
qualitative-analytical approach, using Jordi Llovet's Textual/Contextual design methodology. Photographs of 
the Mama Negra characters were used for the analysis through observation cards that collected graphic and 
contextual aspects of the celebration. The results show the existence of a large number of visual elements that 
are composed in a visual narrative, which helps the correct interpretation of each one of them and denote the 
importance and impact they have on the development of the festival. 
 
KEYWORDS: Mama Negra, graphic design, symbols, narrative, visual elements. 
 

 

https://orcid.org/0009-0006-8728-887X
mailto:marcela.guallichico3780@utc.edu.ec
https://orcid.org/0000-0002-3265-7002
mailto:bertha.paredes2530@utc.edu.ec


 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

108 

1. Introducción  
 

Declarada como Patrimonio Cultural Intangible de la Nación el 31 de octubre de 
2005, la fiesta de la Mama Negra representa una de las tradiciones más importantes de la 
ciudad de Latacunga- Ecuador. Conocida como fiesta de la Capitanía, de las Mercedes o la 
Santísima Tragedia, se la celebra dos veces al año: en septiembre se lleva a cabo los días 23 y 
24 con carácter religioso, y en noviembre se la realiza el día 11, con fines políticos y turísticos 
conmemorando la independencia de la ciudad (Instituto Nacional de Patrimonio Cultural, 
2005). Esta celebración se ha mantenido a través del tiempo en representaciones de varias 
narraciones sobre su origen. 

 
Este evento no es solamente una manifestación de identidad cultural donde se 

integran tradiciones indígenas, afrodescendientes y europeas; también es un atractivo 
turístico y un producto comercial para la ciudad. Esta creciente visibilidad ha dado 
popularidad a la fiesta, generando cambios en su lenguaje visual y, en ocasiones, desdibujando 
sus significados. Como lo señala Cárate (2007) en su artículo, donde entrevistó a un 
ciudadano local, la fiesta de noviembre "pierde su valor simbólico y no representa la identidad 
de la fiesta tradicional”, ya que, muchos elementos se pierden en el contexto político, puesto 
que, para muchos locales, es como si se les arrebatara una parte de su identidad (Berrazueta, 
2005). Aunque ambas celebraciones comparten los mismos personajes, la diferencia se 
encuentra en el contexto en que se desarrollan, asignándoles identidades distintas en su 
significado y su ritualidad. Al respecto de esto, Guerrero (2004) menciona: “El carácter 
religioso de la misma pasó a tener un sentido político y la fiesta a ser instrumentalizada para 
la legitimación y el ejercicio del poder de esos sectores dominantes” (p. 12).  

 
A partir de estos antecedentes, surge la necesidad de analizar los elementos visuales 

que conforman la identidad gráfica de la fiesta patrimonial de la Mama Negra. Esta 
investigación busca integrar los orígenes de la fiesta, su ritualidad y los personajes que 
conforman ambas celebraciones, para definir cuáles son los elementos visuales más 
representativos. Esto permitirá establecer las diferencias o “modificaciones” que han sufrido 
estas representaciones a lo largo del tiempo. Teniendo como objetivo, comprender los 
elementos que conforman la celebración y su importancia en su desarrollo, contribuyendo 
así al rescate del valor cultural desde la perspectiva del diseño gráfico como disciplina.  

 
1.1 La fiesta de la Mama Negra 

 
Históricamente, las fiestas se celebran por varios motivos, como el trabajo agrícola, 

catástrofes naturales o ritos curativos y religiosos. Por esta razón es que no se realizaban en 
días comunes, sino en días en los que la comunidad no trabaja, permitiendo crear un espacio 
dedicado al gozo y la celebración. De esta forma, se constituye como un hecho cultural 
colectivo que transmite tradiciones y al que la comunidad le otorga un significado propio al 
celebrarlo. En este sentido, la música, la danza y los colores se fusionan, contribuyendo 
notablemente a fortalecer la identidad colectiva de la comunidad (Jara y Alonso, 2015). 

 
La fiesta de la Mama Negra se celebra dos veces al año y en las dos fiestas se replican 

elementos en común, como por ejemplo, los personajes principales. De acuerdo con varios 
autores, estos son la Mama Negra, el Ángel de la Estrella, el Rey Moro, el Capitán y el 
Abanderado. Estos personajes representan a las diferentes culturas que integran la 
celebración, combinando elementos de la religión católica con las costumbres indígenas. 
Aunque ambas fiestas contienen a estos personajes, la carga cultural es distinta, variando en 
su significado y ritualidad.  



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

109 

 
La celebración de septiembre es organizada por los devotos a la Virgen de la Merced, 

quienes hacen esto posible gracias a colaboraciones voluntarias, sin que sea obligatorio y 
acomodándose a las condiciones económicas de los organizadores. Por otra parte, la 
festividad de noviembre es organizada por la municipalidad de la ciudad con motivo de 
celebrar la Independencia de Latacunga, y cuenta con un carácter más turístico. La 
organización de esta fiesta difiere de la fiesta tradicional; los gastos, en su mayoría, son 
cubiertos por quien recibió la “jocha”, por lo que, para esta celebración se busca la 
participación de aquellos de personas o grupos con una posición económica elevada en la 
ciudad (Cárate, 2007). Aunque ambas fiestas son similares, cada una cuenta con 
particularidades que la definen, siendo el factor económico el principal influyente en estas 
diferencias.  

 
2. Metodología  

 
Para el desarrollo de este proyecto, se utiliza la investigación cualitativa-analítica. Este 

enfoque es adecuado, ya que implica la concepción de un problema, una minuciosa revisión 
bibliográfica, la recolección, clasificación y análisis de datos, y finalmente la elaboración de 
un informe con los resultados obtenidos para la discusión. La técnica utilizada es la 
observación, y su instrumento es la ficha de observación, donde se registra toda la 
información.  

 
Para el análisis de lo visual, se utiliza el método de diseño textual/contextual de Jordi 

Llovet, el cual se fundamenta en la teoría de los objetos, tomando tanto en cuenta el “qué” 
y el “cómo” de cada pieza. Pese a que Llovet no limita el proceso a un ordenamiento 
“científico”, la metodología propone un análisis textual de los aspectos topológicos que 
conforman al objeto de estudio, así como un análisis contextual del entorno en el que se 
desarrolla. Ambos estudios se realizan con el objetivo de establecer vínculos comparativos, 
buscando evidenciar similitudes o contrastes entre los elementos visuales de las fiestas 
(Llovet, s.f). 

 
Para este proceso, se toman en cuenta los 5 personajes más representativos de ambas 

fiestas. La población de estudio consta de 50 registros fotográficos y audiovisuales, 
recolectados a través de diferentes plataformas web, considerando la fecha de cada festividad. 
Esta selección se basa en la relevancia del personaje en el desarrollo de la fiesta, puesto que, 
son los principales y más representativos. 

 
De este modo, se propone el siguiente modelo, acorde a la investigación, dividido en 

tres fases. 
1. Selección y recolección de imágenes de los personajes principales de la Mama Negra 

de septiembre y noviembre. 
Para el desarrollo de esta fase, fue necesaria la creación de un banco fotográfico. Este 

se organizó por carpetas -una por personaje- y contenía un total de 10 fotografías por 
personaje: cinco correspondientes a las fiestas de septiembre y las cinco restantes a las de 
noviembre. Esta recolección de imágenes fue esencial para la creación de moodboards, los 
cuales sirvieron como una herramienta para el análisis visual de los personajes (ver Figuras 1 
y 2).    
 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

110 

 
 

Figura 1. Moodboard de imágenes de la Mama Negra de septiembre. Fuente: Marcela Guallichico (2025). 
 
 

 
 
Figura 2. Moodboards creados en base a las imágenes de los personajes de la Mama Negra de septiembre y 

noviembre. Fuente: Marcela Guallichico (2025). 

 

2. Textualización de las imágenes mediante un análisis de los elementos visuales que 
las componen. 
Para este paso, se tomó una de las fotografías de cada uno de los personajes de ambas 

fiestas, tomada de los moodboard, para la elaboración de las fichas. En estas, se analizaron 
aspectos gráficos: 

- Textura: Visual, táctil, rugosa, lisa, brillante, opacas.  



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

111 

- Color: Complementarios, análogos, triadas, monocromáticos, tonos cálidos, fríos o 
neutros. 

- Formas orgánicas: Qué tipo de figuras se presentan. 
- Formas geométricas: Círculos, rectángulos, triángulos, etc. 
- Formas compuestas: Qué tipo de figura compuesta está presente. 

Al analizar las formas, se incluyen otros aspectos como la unión y conexión de 
figuras, deformación, simetría, disposición y la presencia de repetición, entre otros. Es 
importante mencionar que no es necesario que todos los elementos mencionados estén 
presentes; solo se registrarán aquellos que son claramente identificables dentro de la 
composición. 

3. Contextualización donde se relacionan las características visuales con las variables 
que permiten el análisis del entorno donde se desarrollan. 
En esta etapa, se extrajeron los símbolos que caracterizan a cada personaje para 

analizarlos desde su representación en la narrativa de la fiesta. Los parámetros a considerarse 
son los siguientes: 

- Actuar en el ritual: Describir el papel que desempeña el personaje a lo largo de la 
celebración. 

- Función social: Representa tradicionalidad, ámbito político o turístico. 
- Referente cultural: Elemento que representa la presencia de alguna cultura. 
- Referente religioso: Explora su conexión con la religión cristiana. 

Acotando que, no es necesario que todos los parámetros estén presentes en cada 
análisis; sólo aquellos que se puedan identificar de forma clara y que puedan fundamentarse 
en una base teórica. 

 
3. Resultados y discusión 

 
Los resultados evidencian una variedad de diferencias en la representación visual de 

ambas fiestas, estrechamente vinculadas al desarrollo de la narrativa. Estos hallazgos se 
exponen desde dos enfoques: resultados teóricos basados en la narrativa histórica, y 
resultados visuales, conseguidos en esta investigación. Por consiguiente, se inicia con la 
comparativa teórica de ambas fiestas. 

 
En primera instancia, se observan claras diferencias entre las dos ediciones de la fiesta 

de la Mama Negra. La fiesta de septiembre está vinculada a la devoción religiosa, mientras 
que, en noviembre, la fiesta se desarrolla más como un acto cívico. Estos aspectos se ven 
reflejados en diversos elementos, como su origen, su ritualidad y la composición visual de 
sus personajes, tal como se indica a continuación.  
 
3.1 Orígenes  

 
Se la celebra desde el año de 1786, aunque su origen se remonta a muchos años atrás. 

Inicialmente, esta se estableció como una plegaria a la Virgen de la Merced en agradecimiento 
por su protección. Sin embargo, los primeros registros de la existencia de la deidad, se 
encuentran en Quito, en 1546, cuando Francisco Pizarro fundó las primeras capellanías 
donde se celebraría una misa en su honor (Pereira Valarezo, 2009). Durante esos años, los 
devotos oraban por su protección y muchos hacían promesas en compensación por los 
favores recibidos. Siguiendo este ejemplo, los latacungueños, afectados por la actividad del 
volcán Cotopaxi, imitaron este acto y decidieron orar a la Virgen para pedirle que lo 
apaciguara, bautizándola como Virgen del Volcán (Herrera y Cáceres, 2020). 

 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

112 

En cuanto a la fiesta como celebración, existen varias narraciones que aluden a su 
origen. Varios autores mencionan que esta fiesta se celebra desde el siglo XVII; no obstante, 
se relatan distintas historias acerca de dónde y cómo se inició. 

 
En este contexto, Paredes Ortega (1991) relata que, en la época colonial, los 

españoles trajeron esclavos negros para trabajar en las minas en el sector que hoy se conoce 
como el cantón Sigchos. Entre ellos se encontraba una esclava llamada Baltazara, quien se 
encargaba de limpiar la imagen de la Virgen. Se menciona que esta solía orar a la deidad, 
pidiendo por la liberación de la comunidad negra. Años más tarde, los esclavos lograron su 
libertad, y atribuyeron este milagro a la intervención de la Virgen de la Merced. Por esta 
razón, la comunidad negra rendiría homenaje en su honor. Otro relato del mismo autor 
(2005) menciona que el primer registro de la celebración de esta fiesta data de 1742, en la 
hacienda de Cunchibamba, ubicada en las cercanías del volcán Cotopaxi. En una ocasión en 
que el volcán presentaba señales de actividad, la dueña de la hacienda en ese entonces, 
prometió realizar una fiesta a cambio de que el volcán cesará su actividad. Al cumplirse lo 
prometido, todos los habitantes de la hacienda se organizaron y realizaron la primera fiesta 
en honor a la Virgen. 

 
Aunque se podría pensar que la Mama Negra es la imagen principal de la celebración, 

los relatos indican que no es así. De acuerdo con Cárate (2007), en las primeras celebraciones 
se realizaban como una capitanía, donde el personaje principal era el Capitán, interpretado 
por el prioste principal de la celebración.  

 
El origen del personaje de la Mama Negra es impreciso y se encuentra rodeado de 

diversas historias que cuentan la llegada de este personaje a Latacunga y las razones por las 
que se convirtió en la imagen principal de la celebración. Una de ellas está relacionada con 
de la llegada de los esclavos negros; se menciona que, una vez conseguida su libertad, la figura 
de la Mama Negra apareció como una representación en el festejo de la liberación de aquellos 
que trabajaban en las minas (Schneider, 2007). Por otro lado, Pereira (2009) relata una leyenda 
sobre un devoto que se negó a participar como prioste de la fiesta. Ante esta decisión, se le 
presentó el demonio en forma de una mujer negra, felicitándolo por no haber celebrado la 
fiesta de la Virgen de la Merced. Al contar esta experiencia al prioste de la fiesta de aquellos 
tiempos, se estableció que, para la siguiente fiesta, se incluiría a la Mama Negra, quien desde 
ese momento sería el personaje más relevante de la celebración. 

  
Indistintamente de su origen, todas las versiones concuerdan al decir que esta 

celebración surge como acto de agradecimiento y homenaje a la Virgen de la Merced. Por 
ende, la ceremonia es de carácter religioso, conservada por las comunidades indígenas. 

 
Pese a ser una fiesta tradicional arraigada en la zona rural de la Latacunga, empezó a 

decaer entre los años 70 y 80 debido a diversos factores. Uno de estos fue la intervención de 
la Iglesia Católica, que la catalogó como una celebración profana, al no estar orientada a la 
veneración a una deidad cristiana. A esto se sumó el factor económico, ya que los habitantes 
de Cuchibamba no contaban con los recursos necesarios para mantener la festividad. Ante 
esto, y considerando el gran valor simbólico de esta fiesta para la población, los sacerdotes 
de la iglesia de la Merced, junto a los trabajadores del mercado, unieron esfuerzo con la 
finalidad de rescatarla. En esta etapa, el personaje central de la celebración sería la Mama 
Negra, acompañada de personajes que representen a la comunidad negra. Además, la fiesta 
les pertenecería a los mestizos y los tiznados, donde la deidad a adorar sería la Virgen de la 
Merced. En este sentido, se la institucionalizó el 24 de septiembre, coincidiendo con el 
equinoccio de otoño celebrado por la comunidad indígena y con la conmemoración a la 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

113 

Virgen por parte de la Iglesia Católica (Cárate, 2007). Desde ese momento, la fiesta empezó 
a celebrarse anualmente de forma tradicional, uniendo creencias indígenas y cristianas. 
 
3.2 Ritual de la Mama Negra 

 
La identidad cultural de un pueblo se establece a través de sus tradiciones, que son 

una clara representación de su cultura. Estas tradiciones se encuentran compuestas de 
distintos elementos que les dan sentido a sus celebraciones. De esta forma, la música, los 
bailes, los cantos, la comida, la vestimenta, entre otros, permiten una percepción más amplia 
y un contacto más íntimo con la vida de la comunidad (Ramírez, 2015).  

 
En una fiesta, cada elemento está presente como símbolo o representación de una 

situación. Para que estos cobren sentido, suelen organizarse en un orden que permita alcanzar 
el propósito establecido. A esto se lo conoce como rito. Según Pascal (2015), “el rito es una 
“performance” con una eficacia simbólica real” (p. 21). Su estructura establece la integración 
social y transmisión de la herencia simbólica, por medio de un conjunto de prácticas 
denominadas como rituales (Gómez, 2003).  

 
En base a lo anterior, podemos afirmar que la Mama Negra, al ser una festividad, está 

cargada de rituales y simbolismo. En esta, varios elementos se fusionan, fortaleciendo la 
identidad de la comunidad latacungueña, convirtiéndola en una práctica sociocultural que 
une la tradición del pueblo indígena con la iglesia católica (Freyre y Solenzar, 2014). Con esta 
premisa, la realización de esta fiesta implica una ritualización, donde se visualizan diversos 
actos, los cuales deben tener un significado o representar algo, enriqueciendo los diferentes 
elementos, permitiendo su correcta interpretación.  

 Ahora bien, con fines investigativos se identifican elementos muy particulares 
inscritos desde los elementos visuales esenciales, hasta elementos icónicos y simbólicos 
presentes en los trajes de los personajes de la mama negra de Latacunga, como símbolos 
asociados a la religión como la cruz, o símbolos de representación de la naturaleza como las 
flores. Las partes significantes de los símbolos designan significados que pueblan un universo 
abstracto inagotable, en la intersección de estructuras jerárquicas de composición (sintagmas) 
y estructuras simétricas de oposición, diferencias y posibles sustituciones (Jakobson, 1963). 
Tales disposiciones tanto sintácticas como semánticas no se limitan a los lenguajes. Se pueden 
encontrar en mayor o menor medida en otros sistemas de signos. Por ejemplo, en la 
comunicación visual, las paletas de formas y colores forman grupos de sustitución que se 
cruzan en el plano compositivo de las imágenes (Lévy, 2025).  

Así, es necesario mencionar que la celebración de la Mama Negra se compone de 
diferentes actos, que contribuyen a su representación y a que sea percibida como una fiesta 
tradicional. En el desarrollo del ritual, las vísperas son el acto preparatorio para la celebración. 
La “víspera” se celebra la noche anterior a la gran fiesta como modo de entrada (Guerrero, 
1991). Una vez concluida esta etapa, comienza la fiesta al día siguiente. 

 
Pese a que varios autores describen este proceso desde diferentes perspectivas, se 

utilizarán las etapas que propone Cárate en su investigación para la definición de este proceso.  
 
Etapa de preparación o preliminal 

 
De acuerdo con la autora, comienza semanas antes de la fiesta. En este tiempo, los 

actores reservan sus trajes, preparan las danzas y las bandas que acompañarán a la 
celebración. Una vez llegado el día 23, los actores empiezan a vestir sus trajes y los 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

114 

comerciantes decoran la zona del desfile. La Virgen, por su parte, es vestida con un traje 
nuevo para exhibirla en la puerta de la iglesia y ser admirada. Mientras tanto, Guerrero (1991) 
menciona que, de forma simultánea, el prioste mayor, quien interpreta al Capitán, recorre 
desde muy temprano las casas de sus acompañantes invitándolos a unirse a la fiesta.  

 
El orden de la comparsa, de acuerdo a cómo menciona Karolys (2005) va 

estructurado de la siguiente forma:  
1. El Ángel de la Estrella 
2. La Mama Negra 
3. Las Ashangas 
4. El Rey Moro 
5. Los Engastadores 
6. Las Banderas 
7. La Capitanía 
8. La Yumbada 
9. La Priosta (Mujer del Capitán que está acompañada por un séquito de mujeres que 

llevan consigo ofrendas). 
10. Las Bandas 

 
La fiesta o etapa liminal 
 

Aquí se da inicio a la fiesta, con los voladores explotando en el cielo anunciando la 
primera entrada. El recorrido, de acuerdo a Cárate (2007), Guerrero (1991) y Karolys (2005), 
empieza en la plaza de San Martín, avanzando hasta el templo de la Merced y continúa por 
la calle Félix Valencia, hasta llegar a la plaza de El Salto. Desde allí, retorna por la Juan Abel 
Echeverría hasta regresar a la Iglesia de la Merced, donde se lleva a cabo el ceremonial de la 
primera entrada. Durante este trayecto, los personajes principales desfilan montados a caballo 
donde, y a medida que avanza la comparsa, cada uno realiza su rol característico. 

 
Una vez que todos los personajes han llegado al punto de encuentro, cada uno toma 

su lugar en la puerta lateral de la iglesia, conocida como “puerta del perdón”, donde se 
realizan los actos dramáticos de la ceremonia (Guerrero, 1991). En este punto, empiezan los 
honores a la Virgen, que se desarrollan de la siguiente manera según Karolys (2005): 

 
El Capitán recibe los honores militares que le ofrecen los Abanderados y La Guardia, 
la que dispara sus armas al aire. A continuación, ingresa el Ángel de la Estrella, 
montado a caballo. En medio de un gran silencio, el Ángel declama elogios al Capitán 
y ruega a la Virgen conceder a éste todos los favores que le solicitara (p. 83).  
 
Después del Ángel de la Estrella, desfila el Rey Moro, seguido por el Embajador y 

finalmente la Mama Negra. Durante todo el desarrollo de los honores, la Mama Negra no 
realiza ningún tipo de alabanza; más bien, se acerca directamente al Capitán para pedirle la 
bendición y luego bailar con él (Cárate, 2007). 

 
Una vez concluido el ritual y obtenida la bendición a la Virgen para realizar la fiesta, 

los personajes dirigen la comparsa hacia el Calvario, donde se repite el proceso de los 
honores. Hecho esto, la comparsa desciende para ofrecer un espectáculo a la ciudadanía, 
recorriendo el camino de regreso hasta la iglesia de la Merced, donde se dará fin al desfile. A 
estas alturas de la procesión, ha caído la noche, y todos se dirigen hacia el estadio del Aucas, 
lugar donde se llevará a cabo la fiesta mayor (Cárate, 2007). 

 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

115 

De regreso a casa o etapa posliminal 
 

Con la finalización de la fiesta, los participantes y habitantes regresan a sus casas para 
descansar y guardar los trajes para el año (Cárate, 2007). Todo este proceso ritual, refleja la 
identidad del colectivo que lo celebra, manteniendo viva la memoria cultural sobre las 
tradiciones que comprenden la fiesta, dándole un sentido simbólico más allá de ser una mera 
celebración.  
 

Es evidente que esta celebración, llena de color y alegría, es un atractivo visual para 
todo el público. Sin embargo, la celebración de septiembre se encuentra dirigida únicamente 
a los devotos de la Virgen, con el propósito de celebrar sus raíces y hacer homenaje a la 
deidad. En contraste con esta, la Mama Negra Novembrina, de acuerdo a diversas 
interpretaciones de varios autores, es descrita como una “copia” de la original, ya que esta 
celebración pierde su sentido religioso para adoptar un propósito más turístico y político.  

 
El inicio de esta celebración se relaciona con un proceso de apropiación por parte de 

las autoridades de la ciudad. Según Guerrero (1991), “La fiesta está capitaneada por las 
autoridades, quienes, a través de la misma, buscan elevar sus prestigios” (p. 104). De este 
modo, la festividad pierde su sentido simbólico original. 

 
3.3 Origen y ritualidad de la fiesta novembrina 
 

Los orígenes remontan al año de 1963, cuando unos vecinos del Barrio Centro 
decidieron replicarla con el fin de rescatarla, incorporándola como parte de la celebración de 
independencia de la Latacunga el 11 de noviembre. La fiesta se realizó por un periodo de tres 
años y después fue suspendida por razones desconocidas. Posteriormente, fue retomada por 
los mismos vecinos del Barrio Centro, pero esta vez contando con la participación y el apoyo 
de la Federación de Barrios de aquel entonces. Finalmente, en 1978, al ver que la fiesta 
alcanzó un gran prestigio, esta fue institucionalizada por parte del Municipio. Esto provocó 
que el sentido tradicional que se le pretendía dar cambiará su propósito. A partir de aquí, la 
municipalidad impuso una ordenanza que regula la organización de la fiesta y establece los 
requisitos que se deben cumplir para poder ser partícipe de la misma. De este modo, la 
celebración comenzó a ser controlada por las autoridades, transformándose en un medio 
para ganar prestigio e institucionalizar el poder (Guerrero, 2004). 
 
Su ritual, según Cáceres y Herrera (2020):  
 

Da inicio el sábado anterior al 11 de noviembre desde muy temprano en la mañana 
con gran cantidad de asistentes locales y nacionales. El primer evento solemne es la 
transmisión de mando a los nuevos personajes. Se da el relevo a los personajes del 
año anterior. Luego de ello, desfilan un sinnúmero de comparsas de escuelas, 
colegios, universidades, asociaciones, grupos culturales e instituciones públicas y 
privadas que al son de la música interpretada por las bandas de pueblo recorren por 
las calles de Latacunga. (p. 10) 

 
Al ser una fiesta institucionalizada, cuyo propósito es dar prestigio a las autoridades, 

la imagen principal y tradicional de la Virgen pierde su relevancia. Por consiguiente, su 
ritualidad pasa a ser reemplazada o meramente ignorada, y los personajes, junto con sus roles, 
son cambiados o ya no son realizados. Estos son los hechos que provocan la pérdida de 
esencia y significado original en esta festividad. 

 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

116 

A pesar de sus diferencias culturales, ambas festividades se han mantenido a través 
del tiempo, con sus personajes como su emblema más representativo. Aunque varían de 
acuerdo a la fiesta, conservan sus nombres y aspectos visuales, pero con algunas adaptaciones 
más acordes a la identidad de cada celebración. En base a esto, los personajes principales y 
más representativos son la Mama Negra, el Ángel de la Estrella, el Capitán, el Abanderado y 
el Rey Moro. Autores como Guerrero (1991), Berrazueta, Carvalho-Neto, Karolys y Paredes 
Ortega (2005), Cárate (2007), Ubilla (2008), Cáceres y Herra (2020) y Chica (2019) relatan 
descripciones similares sobre los personajes con respecto a la vestimenta y el rol de estos en 
la fiesta. A continuación, se hará una descripción de cada uno de estos sujetos.  
 
Ángel de la Estrella 
 

Originalmente, no pertenecía a la fiesta, fue rescatado de otras celebraciones como 
el Pase del Niño. Al tomar un carácter religioso en la festividad, se incorporó como uno de 
los personajes principales, representando a los ángeles que acompañaron al niño Jesús en su 
nacimiento. Durante el desfile, va recitando las alabanzas hacia la Virgen y al Capitán. Al ser 
la representación del ángel de la Anunciación, el personaje vela por el bienestar de la Virgen 
y del Capitán, ya que de ello depende el éxito de la celebración.  

 
Acorde a la fecha de celebración, el personaje cambia en su presentación. Es así que, 

en el mes de septiembre, la interpretación recae en una niña. Su atuendo consiste de un 
camisón grande sobre el cual lleva un vestido enteramente blanco que cubre casi todo el 
cuerpo. La niña lleva el cabello suelto, adornado de una corona similar al que usan las reinas 
de belleza. En su espalda, carga un par de alas. En sus manos usa guantes blancos y porta un 
cetro con una estrella. El rostro no lleva ningún tipo de máscara ni pintura.  

 
Para la representación de noviembre, el personaje es interpretado por un hombre 

adulto. Su atuendo consiste de una túnica blanca y larga de seda o satín, un par de alas en su 
espalda y una capa larga decorada con estrellas doradas y plateadas. Lleva guantes blancos y 
en su mano derecha sostiene un cetro adornado con una estrella en la punta. Sobre su cabeza, 
luce una corona dorada decorada con espejos y lentejuelas, con una estrella de cinco puntas 
en la parte superior. Su rostro se pinta de blanco por completo. 
 
Mama Negra 
 

Este personaje es representado por un hombre vestido de mujer. Su vestimenta 
consta de los siguientes elementos: Una falda larga que cubre hasta debajo de las rodillas, sin 
pliegues y con un encaje en su borde inferior. Una blusa de colores fuertes y llamativos de 
cuello largo y encaje en la orilla. Es de manga larga, con amplios puños y con borde 
igualmente de encaje. Lo acompañan varios pañuelos o chalinas, las cuales deben ser muy 
coloridas. Bajo su vestimenta, un camisón grande de color blanco, el cual tiene la función de 
dar más volumen al interprete, lleva una enagua debajo de su falda para agrandar las caderas. 
Usa guantes blancos y medias nylon que van hasta las rodillas. Utiliza zapatillas blancas que 
tiene pegado varios lazos de diferentes colores. Como accesorios, lleva perlas de varios 
colores, las cuales deben ser grandes y vistosas. El implemento principal es la máscara. En 
su mano derecha lleva una pipeta de caucho llena de leche de burra y colonia, mientras que, 
en su mano izquierda, carga una muñeca negra como representación a su hija, vestida de 
manera similar o idéntica a la de su madre, la Mama Negra.  

 
El actuar de este personaje consiste en entablar versos con falsete. A lo largo de la 

comparsa, recita los siguientes versos: “Mi hijita linda/ mi María Mercedes/ a bailarle con 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

117 

gusto/ ella baila porque es devota/ ella sale desde pueblo/ con su naturaleza”. Se describe a 
este personaje como siempre alegre, y durante el desfile, hace bailar a su hija mientras va 
lanzando leche de burra a los espectadores con ayuda de un chisguete. 

 
La vestimenta y el actuar del personaje es el mismo para las dos festividades. Sin 

embargo, la principal diferencia radica en el rostro del personaje: en la fiesta de septiembre, 
la Mama Negra lleva puesta una careta negra que cubre su rostro por completo. En contraste, 
la de noviembre lleva su rostro pintado, lo que permite que su expresión facial sea claramente 
visible. Además, el nombre de la muñeca que representa a su hija también cambia de nombre: 
en septiembre se llama María Mercedes, y en noviembre, Manuelita Baltazara. 
 
Rey Moro 
 

De acuerdo con Pereira (2009), este personaje hace su primera aparición en 
noviembre de 1963, representando a aquellos que ostentaban el poder en tiempos antes de 
la conquista y la influencia morista implantada por los españoles. En la festividad de 
septiembre, este personaje es interpretado por un niño, mientras que en noviembre, es 
interpretado por un hombre adulto.  

 
Este usa un traje brillante de un solo color, que consta de dos piezas holgadas: una 

camisa y un pantalón. Lleva una gran capa con algunos bordados al contorno del cuello, que 
cubre todo su cuerpo hasta una parte del caballo. Sobre su cabeza destaca un sombrero alto 
y ovalado llamado capirote, del mismo color que su capa, adornado con lentejuelas, perlas y 
bordados. Usa zapatos puntiagudos y lleva puesto un par de guantes. En una de sus manos 
levanta un cetro adornado con cintas de colores en el extremo superior, y complementa su 
traje con el uso de unas gafas negras. Su vestimenta también incluye un tahalí cruzado en su 
pecho, y suele pintar su rostro con una barba negra.  

 
Existen diferencias marcadas en la vestimenta según la celebración: en la fiesta de 

noviembre, las pecheras y el capirote están decorados con lazos, y la capa está compuesta 
por bordados de símbolos familiares. En cambio, en la de septiembre, la capa debe llevar 
bordada la imagen de la Virgen de la Merced.  

 
El Abanderado 
 

Se sabe que este personaje es interpretado por un hombre adulto, quien utiliza una 
bandera de épocas precolombinas. Además, se ha producido un cambio notorio en su 
vestuario, que ahora debe parecerse a la de los militares de la sociedad dominante de la época. 
El actuar de este personaje, de acuerdo con Pereira (2009), es realizar el acto de las “mil 
guaraguas”, donde mueve la bandera de lado a lado, la envuelve y la desenvuelve a lo largo 
del desfile.  

 
Su vestimenta consiste de un terno con charreteras en los hombros y una cinta oscura 

cosida a los lados del pantalón. Su pecho está adornado con una banda de la bandera nacional 
del Ecuador. El sombrero con decoracione y visera, se asemeja al de los militares de la 
antigüedad y lleva el escudo nacional en la parte frontal del sombrero. En sus manos lleva un 
par de guantes blancos y carga una bandera multicolor. 

 
 En la fiesta de septiembre, para poder colocarse el sombrero, el intérprete coloca 

sobre su cabeza un pañuelo grande que ayuda a fijar el sombrero y evitar que se caiga. 
Además, usa una careta de malla color piel o palo de rosa, en la cual está dibujado un rostro 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

118 

de ojos azules, labios pequeños y rosados, y patillas doradas. En contraste, en la fiesta de 
noviembre, el personaje no lleva careta. Su traje se asemeja más al uniforme militar de los 
Granaderos de Tarqui, que forman parte del escolta presidencial del Ecuador. 
 
El Capitán 
 

Este es el prioste mayor de la fiesta y representa a los antiguos encomenderos, 
quienes eran las autoridades de la sociedad dominante. Este personaje es objeto de honores, 
loas y plegarias hechas por el Ángel de la Estrella. Además, se menciona que es el único que 
puede bailar con la Mama Negra.  En la fiesta de septiembre, es el encargado de designar los 
papeles y solicitar las “jochas” a los participantes.  

 
Su traje es similar al del abanderado, aunque su sombrero se distingue por la forma 

semilunar, decorada en el centro con hilos y lentejuelas. En sus manos lleva un sable con una 
fruta en la punta, que puede ser una mandarina o una naranja. Sobre su pecho, luce una banda 
con los colores de la bandera nacional, elaborada en terciopelo y con bordes de encaje 
dorado. En la fiesta de septiembre, al igual que el abanderado, luce una máscara de malla y 
un pañuelo en la cabeza, que le ayuda a sostener el sombrero. En contraste a esto, en 
noviembre, se omite el uso de esta máscara. 

 
Los cinco personajes anteriormente descritos son los principales de ambas 

festividades, y por ende, indispensables en la celebración. Sin embargo, la comparsa cuenta 
con otros miembros que, de igual manera, juegan un papel importante, y sin los cuales, la 
fiesta no sería la misma. Uno de ellos es el Embajador, quien representa a las autoridades 
españolas de la época de la conquista y se incluye únicamente en la celebración de la fiesta se 
septiembre. Otros personajes que destacan son los negros palfraneros, loeros y champuceros, 
quienes se encargan de dar alegría a la comparsa. Junto con los ashangueros, las camisonas, 
los curiquingues, los payasos y los huacos, forman parte del colectivo festivo que acompaña 
a los personajes principales y le dan alegría y vistosidad a la fiesta.  

 
Para el desarrollo de la segunda parte de los resultados se analiza la visualidad, para 

esto es importante diferenciar los aspectos de estudio. Dentro de las implicaciones que tiene 
el diseño gráfico en la cultura y para este caso específico en los personajes de las fiestas 
populares patrimoniales se establecen dos posibilidades. La primera desde la mirada del 
diseño gráfico y todas las posibilidades que se ejecutan a partir de éste como herramienta. 
Aquí se pueden mencionar los soportes gráficos que el diseño gráfico crea a partir de la 
investigación cultural, estos soportes pueden ser publicitarios, editoriales, lúdicos, etc. La 
segunda posibilidad, es la de estudiar al diseño gráfico desde sus posibilidades de 
comunicación y como parte de un lenguaje visual generador de significados que aportan a un 
sistema de comunicación cultural mucho más amplio. Cuando se habla de un lenguaje visual 
se inscriben dentro de este concepto todas las categorías esenciales que permiten la 
formación de composiciones que comunican. Esta investigación se inscribe desde esta última 
particularidad. Lo simbólico es la representación de un valor no explícito, un vínculo entre 
la realidad y lo imaginable (Frutiger, 2000, p. 177). No es de extrañar que el punto, la línea, 
la curva y las formas que con ellos se puedan crear (cuadrados, círculos, triángulos y otras 
formas irregulares), acaban siendo signos, en la medida que su enunciado visual es autónomo 
e inequívoco (Frutiger, 2000, p. 36). Y he aquí cuando el signo y símbolo se conjuran y 
configuran, a partir del mensaje gráfico (Tena, 2017).  

 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

119 

 El análisis textual y contextual logró identificar diferentes aspectos que, si bien 
ayudan a la construcción de la identidad de la fiesta, muestra evidencia de transformación 
simbólica. De este modo, se presenta lo siguiente. 

 
3.4 Fichas de observación textuales de los personajes de la Mama Negra 
 

 

Figura 3. Textualización y categorización del personaje de la Mama Negra de septiembre. Fuente: Marcela Guallichico 
(2025). 

 

 
 

Figura 4. Textualización y categorización del personaje de la Mama Negra de noviembre. Fuente: Marcela Guallichico 
(2025). 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

120 

 
Figura 5. Textualización y categorización del personaje del Ángel de la Estrella de septiembre. Fuente: Marcela 

Guallichico (2025). 
 

 
Figura 6. Textualización y categorización del personaje del Ángel de la Estrella de noviembre. Fuente: Marcela 

Guallichico (2025). 
 

 
 

Figura 7. Textualización y categorización del personaje del Rey Moro de septiembre. Fuente: Marcela Guallichico (2025). 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

121 

 
 

Figura 8. Textualización y categorización del personaje del Rey Moro de noviembre. Fuente: Marcela Guallichico (2025). 
 

 
Figura 9. Textualización y categorización del personaje del Capitán de septiembre. Fuente: Marcela Guallichico (2025). 

 

 
 

Figura 10. Textualización y categorización del personaje del Capitán de noviembre. Fuente: Marcela Guallichico (2025). 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

122 

 
 

Figura 11. Textualización y categorización del personaje del Abanderado de septiembre. Fuente: Marcela Guallichico 
(2025). 

 

 
 
 

Figura 12. Textualización y categorización del personaje del Abanderado de noviembre. Fuente: Marcela Guallichico 
(2025). 

 
En el aspecto visual, se evidencia un marcado contraste entre las representaciones de 

los personajes de septiembre y noviembre. En la fiesta política, los personajes tienden a 
sobrecargar sus vestuarios, con la intención de destacar su estatus y poder político. La 
combinación de diversos aspectos gráficos -como colores, texturas y formas-, ayudan a 
reforzar la identidad de esta celebración. Sin embargo, la saturación de estos contribuye al 
desplazamiento de la carga simbólica original.  

Se considera que los soportes del diseño gráfico son un discurso que trasciende y va 
más allá de las sustancias expresivas que las conforman. Es decir, un diseño es algo más que 
un conjunto de signos configurados con un orden y un sentido. Desde este punto de vista, 
el diseño gráfico es una práctica discursiva orientada hacia la acción comunicativa que 
pretende modificar una situación en el público al que va destinado el discurso visual.  
(Gamonal-Arroyo y García-García, 2015). El diseño es una estrategia para la acción mediante 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

123 

discursos que configuran el objeto del que trata para materializarse en una realidad social 
(Gamonal-Arroyo y García-García, 2015).  

Esto implica que el diseño gráfico, por medio de diversos aspectos, interviene 
directamente en la resignación del valor simbólico de un personaje, al enfocarse únicamente 
en la visibilidad o impacto, antes que, en un aspecto representativo de una cultura, como es 
este caso (Guerrero, 2024).   

 
Así mismo, el análisis contextual de los personajes permitió establecer diferencias en 

las representaciones de los personajes presentando los siguientes resultados. 
 
3.5 Fichas de observación contextuales de los personajes de la Mama Negra 
      

 
 

Figura 13. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje de la Mama Negra de septiembre. Fuente: 
Marcela Guallichico (2025) 

 

 
 

Figura 14. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje de la Mama Negra de noviembre. Fuente: 
Marcela Guallichico (2025) 

 
 
 
 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

124 

 
 
 
 
 
 

 
 

Figura 15. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Ángel de la Estrella de septiembre. Fuente: 
Marcela Guallichico (2025). 

 

 
 
 

Figura 16. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Ángel de la Estrella de noviembre. Fuente: 
Marcela Guallichico (2025). 

 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

125 

 
 

Figura 17. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Rey Moro de septiembre. Fuente: Marcela 
Guallichico (2025). 

 

 
Figura 18. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Rey Moro de noviembre. Fuente: Marcela 

Guallichico (2025). 
 

 
Figura 19. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Capitán de septiembre. Fuente: Marcela 

Guallichico (2025). 
 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

126 

 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

Figura 20. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Capitán de noviembre. Fuente: Marcela 
Guallichico (2025). 

 
 

Figura 21. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Abanderado de septiembre. Fuente: Marcela 
Guallichico (2025). 

      



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

127 

 
 

Figura 22. Contextualización y categorización de los símbolos del personaje del Abanderado de noviembre. Fuente: Marcela 
Guallichico (2025). 

 

El estudio de la contextualización evidencia la relación que tienen los símbolos con las 
acciones narrativas que conforman la actuación del personaje y estos a su vez como fueron 
plasmados físicamente en ellos.  Así por ejemplo el ángel de la estrella, concebido en el 
catolicismo como el hijo de dios y como el anunciador de la celebración, se conjuga con su 
actuar durante la fiesta al leer plegarias a la virgen, su referente visual es blanco y por lo tanto 
se verá representado en su totalidad con este color.  

Visualmente, cada uno de los elementos que conforman la esencia de la fiesta 
presenta ciertas modificaciones o adaptaciones de acuerdo al contexto en el que se 
desenvuelven. En la fiesta de carácter político, algunos se eliminan o se reemplazan por otros 
que se ajusten a las necesidades de la celebración. A diferencia de la tradicional que, aunque 
ha tenido ciertos cambios con respecto a sus primeras manifestaciones, sigue conservando 
su valor y significado. 
 
4. Conclusiones  
 

● El análisis teórico-visual de la fiesta de la Mama Negra permitió identificar los 
diferentes elementos que conforman su identidad gráfica y que le dan sentido como 
celebración. Entre estos, destacan las vestimentas, accesorios y símbolos de los 
personajes, que cumplen con una función simbólica o estética de acuerdo al contexto 
en el que se desarrollan para lograr transmitir valores culturales.   

● El estudio sobre el origen, la ritualidad y los personajes que conforman las fiestas, 
logró identificar los elementos visuales más representativos de ambas: la Mama 
Negra, el Ángel de la Estrella, el Rey Moro, el Capitán y el Abanderado. Cada uno 
está compuesto por diferentes componentes que le dan su identidad y visibilidad, 
además de cumplir un papel específico en el desarrollo de la celebración reforzando 
su personalidad.  

● Elementos como el color, las formas y los símbolos pasan de tener un sentido 
tradicional y cultural a ser meramente estéticos, desplazando su carga simbólica 
original para convertirse en recursos visuales más alineados a un sentido popular y 
turístico. 



 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

128 

● Finalmente, esta investigación sugiere que el diseño gráfico, a través del análisis de 
diferentes aspectos gráficos, desempeña un papel muy importante en la 
reinterpretación de los elementos visuales que conforman la fiesta. Es fundamental 
que esta disciplina conozca los simbolismos y la historia de la celebración, con el fin 
de lograr una mejor comunicación sobre el contexto de esta. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5. Referencias 
 
Berrazueta Velasco, R. (2005). Reminiscencias de un ayer lejano. En Latacunga y la Mama Negra (pp. 113–

129). Quito: Equinoccio / Municipalidad de Latacunga. 
Brazales Herrera, B. (2020). Diagnóstico de la pérdida del interés del latacungueño hacia la fiesta de la Mama 

Negra Novembrina en el cantón Latacunga – Ecuador.  
Cáceres, N., y Herrera, S. (2020). La fiesta de la Mama Negra, uno de los patrimonios culturales intangibles de 

la ciudad de Latacunga, Ecuador. 
https://preprints.scielo.org/index.php/scielo/preprint/view/671/863?hasAnnotations=true 

Cárate, S. (2007). La Capitanía de la Mama Negra o "Santísima Tragedia". Instituto Iberoamericano del 
Patrimonio Natural y Cultural-IPANC. https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/112462-
opac 

Carvalho, P. (2005). La fiesta de la Mama Negra. En Latacunga y la Mama Negra (pp. 151–216). Quito: 
Equinoccio / Municipalidad de Latacunga. 

Chica, K. (2019). Análisis semiótico de la vestimenta de los personajes de la fiesta de la Mama Negra. 
http://dspace.uazuay.edu.ec/handle/datos/9230 

Frutiger, A. (2000). Signos, símbolos, marcas, señales. Gustavo Gili. Diseño, Barcelona. 
Gamonal-Arroyo, R., & García-García, F. (2015). La capacidad discursiva del diseño gráfico. Arte, 

individuo y sociedad, 27(1), 9-24. 
Gómez García, P. (2003). El ritual como forma de adoctrinamiento. Universidad de Granada. 

https://www.ugr.es/~pwlac/G18_01Pedro_Gomez_Garcia.html 
Guerrero Arias, E. P. (1991). La fiesta de la Mama Negra: Sincretismo, cambio cultural y resistencia. 

En L. F. Botero (Comp.), Compadres y priostes: La fiesta andina como espacio de memoria y resistencia 
cultural (pp. 65–111). Ediciones Abya-Yala. (Colección Antropología Aplicada, N.º 3). 

Guerrero, P. (2004). Usurpación simbólica, identidad y poder. Quito: Abya Yala y Universidad Andina 
Simón Bolívar, Quito. 

Guerrero Arias, E. P. (2024). Usurpación simbólica, identidad y poder en la fiesta de la Mama Negra en 
Latacunga - Ecuador. En Revista Municipal Latacunga (pp. 86–92). 

https://www.researchgate.net/publication/339508019_DIAGNOSTICO_DE_LA_PERDIDA_DEL_INTERES_DEL_LATACUNGUENO_HACIA_LA_FIESTA_DE_LA_MAMA_NEGRA_NOVEMBRINA_EN_EL_CANTON_LATACUNGA_-_ECUADOR
https://preprints.scielo.org/index.php/scielo/preprint/view/671/863?hasAnnotations=true
https://preprints.scielo.org/index.php/scielo/preprint/view/671/863?hasAnnotations=true
https://preprints.scielo.org/index.php/scielo/preprint/view/671/863?hasAnnotations=true
https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/112462-opac
https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/112462-opac
http://dspace.uazuay.edu.ec/handle/datos/9230
http://dspace.uazuay.edu.ec/handle/datos/9230
http://dspace.uazuay.edu.ec/handle/datos/9230
https://www.ugr.es/~pwlac/G18_01Pedro_Gomez_Garcia.html
https://www.ugr.es/~pwlac/G18_01Pedro_Gomez_Garcia.html
https://www.ugr.es/~pwlac/G18_01Pedro_Gomez_Garcia.html


 Marcela Alejandra Guallichico y Bertha Alejandra Paredes / Diseño gráfico: una perspectiva teórica aplicada a la fiesta de la Mama Negra 

Tsantsa. Revista de Investigaciones Artísticas Núm. 16 (2025) ISSN: 1390-8448 

129 

Guerrero, P. (2004). La Mama Negra. En Latacunga y la Mama Negra (pp. 75–89). Quito: Equinoccio / 
Municipalidad de Latacunga. 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural. (2005). FIESTA DE LA MAMA NEGRA O FIESTA 
DE LA CAPITANÍA. https://www.patrimoniocultural.gob.ec/fiesta-de-la-mama-negra-o-
fiesta-de-la-capitania 

Jara Solenzar, D. E. y Alonso Freyre, J. (2015). La fiesta: un hecho cultural de tradición popular. 
https://santiago.uo.edu.cu/index.php/stgo/article/view/35/31 

Karolys, M. (2005). La Mama Negra. En Latacunga y la Mama Negra (pp. 75–89). Quito: Equinoccio / 
Municipalidad de Latacunga. 

Llovet, J. (s. f.). Método Textual/Contextual. https://hermenecia.wordpress.com/wp-
content/uploads/2014/02/metodotextualcontextual_llovet.pdf 

Lévy, P. (2025). Symbolism, digital culture and artificial intelligence. Núm. 81, Vol. 25. Artíc.  1esp, 
8-enero-2025. DOI: http://dx.doi.org/10.6018/red.630211 

Paredes Ortega, E. (2004). Mama Negra Novembrina 1963–2004. Latacunga: Imprenta Gráficos 
Unidos. 

Paredes Ortega, E. (2005). Mama Negra. En Latacunga y la Mama Negra (pp. 95–107). Quito: 
Equinoccio / Municipalidad de Latacunga. 

Pascal, L. (2015). ¿Ritualidad versus modernidad...? Ritos, identidad cultural y globalización. Revista 
Mad, 18 - 28. 

Pereira Valarezo, J. (2017). La fiesta de la Mama Negra. En La fiesta popular tradicional del Ecuador (pp. 
69–102). FLACSO. https://elibro.net/es/ereader/utcotopaxi/80246?page=77 

Ramírez, Y. B. (2015). Las fiestas populares tradicionales, reflejo de la identidad cultural de las comunidades. 
https://www.eumed.net/rev/caribe/2015/05/fiestas.html  

Schneider, D. (2007). La Mama Negra – ¿símbolo de la multiculturalidad ecuatoriana? Indiana, 24, 157–171. 
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/indiana/article/view/1948/1586 

Tena-Parera, D (2017). Diseño gráfico publicitario. Editorial Síntesis, Madrid 
 

 

 

https://www.patrimoniocultural.gob.ec/fiesta-de-la-mama-negra-o-fiesta-de-la-capitania
https://www.patrimoniocultural.gob.ec/fiesta-de-la-mama-negra-o-fiesta-de-la-capitania
https://www.patrimoniocultural.gob.ec/fiesta-de-la-mama-negra-o-fiesta-de-la-capitania
https://santiago.uo.edu.cu/index.php/stgo/article/view/35/31
https://santiago.uo.edu.cu/index.php/stgo/article/view/35/31
https://santiago.uo.edu.cu/index.php/stgo/article/view/35/31
http://dx.doi.org/10.6018/red.630211
https://elibro.net/es/ereader/utcotopaxi/80246?page=77
https://www.eumed.net/rev/caribe/2015/05/fiestas.html
https://www.eumed.net/rev/caribe/2015/05/fiestas.html
https://www.eumed.net/rev/caribe/2015/05/fiestas.html
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/indiana/article/view/1948/1586
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/indiana/article/view/1948/1586

